
1 

 

Interview met Jacques Ellul 
 

 

Interviewers: Jan van Boeckel en Karin van der Molen 

Camera: Pat van Boeckel (december 1990) 

 ReRun Producties, polarstarcentre@yahoo.com 

 

 

 
Jacques Ellul, Foto: Pat van Boeckel 

 

 

 

 

Dit interview werd gedurende vijf dagen 

in december 1990 opgenomen in Elluls 

woonplaats Pessac, in Zuid-Frankrijk, 

ten behoeve van de documentaire Het 

Verraad van de Techniek die in 1992 door 

de IKON-omroep op tv is uitgezonden. 

 

 

Link naar de film:  

https://topdocumentaryfilms.com/betrayal-

technology-portrait-jacques-ellul/ 

 

 

 

 

Wat is uw definitie van techniek? 

 

De techniek, in de zin waarin ik het gewoonlijk 

gebruik, met een hoofdletter, verschilt in twee 

opzichten van de gebruikelijke betekenis. Allereerst: 

de techniek is een geheel van onderling verbonden, 

aparte technieken; ze vormen samen een geheel. Ze 

vormen, zoals ik het laatstelijk genoemd heb, een 

systeem. Aan de andere kant is techniek een geheel 

dat onafhankelijk, autonoom is. 

 Dat is iets anders dan alles wat er tot nu toe 

historisch bestaan heeft. Dat wil zeggen, de mens 

heeft altijd technieken gebruikt, maar die waren 

altijd gescheiden van elkaar. Er bestonden 

technieken om huizen te bouwen, de techniek van 

de jacht, maar die waren niet van elkaar afhankelijk, 

terwijl nu alles met elkaar verbonden is. En aan de 



2 

 

andere kant waren de technieken altijd onderge-

schikt aan geboden, religieuze bijvoorbeeld, of 

mythische. De mens plaatste de techniek niet boven 

al het andere. Bijgevolg hebben we tegenwoordig 

een verschijnsel dat verschilt van wat in de loop van 

de mensheid heeft bestaan. En het is dit fenomeen 

dat ik de techniek heb genoemd, en dat eigenlijk 

wezenlijk gerelateerd is aan de vermeerdering van 

onze middelen tot handelen. 

 Het is een abstract verschijnsel, het is niet con-

creet zoals de techniek van een auto of de fotografie. 

Het is een abstract verschijnsel dat gekenmerkt 

wordt door interactie, dat wil zeggen de wederkeri-

ge, meervoudige werking van technieken en aan de 

andere kant een constante versnelling. De techniek 

gaat steeds sneller vooruit. 

 Ik gebruik niet het woord technologie, dat steeds 

meer gebruikt wordt, omdat het absoluut niet de 

betekenis heeft die men eraan gegeven heeft. Het is 

samengesteld uit twee Griekse woorden. Het woord 

techné, wat ‘de kunst’ of ‘techniek’ betekent, en 

logos, dat ‘het woord’ betekent. Dus technologie wil 

zeggen: het discours over techniek. Dat is 

etymologisch wat technologie betekent. Anders 

gezegd: technologie is de filosofie van de techniek, 

het is een uiteenzetting over de techniek. Het is ook 

het onderricht dat een docent over een techniek 

gaat geven. Dat is technologie. 

 Trouwens, de eerste werken die over techniek 

spreken, ik denk bijvoorbeeld aan Mumford, 

hebben het niet over technologie. Mumford wist 

perfect wat dat betekende. Het woord technologie 

gebruiken in de zin van techniek is een absurditeit. 

Het is inderdaad voldoende de vraag te stellen: hoe 

ga je een discours over de technologie noemen? En 

als je het Griekse woord zult gebruiken, zal je in 

feite zeggen ‘technologie-logie’, wat niets betekent. 

Het is een woord dat steeds meer gebruikt en 

toegepast is maar het heeft geen enkele betekenis en 

geen enkele waarde. Daarom gebruik ik techniek 

anders, met een hoofdletter in plaats van 

technologie. 

 

Wanneer en hoe bent u tot de conclusie gekomen 

dat de techniek de bepalende factor in onze 

samenleving is? 

 

Dat heeft zich ongeveer tussen 1935 en 1940, of 

1930 en 1940, afgespeeld. In die tijd verschenen er 

een aantal werken, onderzoeken over de machine. 

Men interesseerde zich voor de effecten van de 

machine, van de mechaniek. Er verschenen interes-

sante boeken. Bijvoorbeeld in het Frans een boek 

dat helemaal vergeten is geraakt van de schrijver 

Georges Duhamel, die een boek heeft geschreven 

over de kern van het toekomstige leven, waar hij de 

effecten van de machine aantoont. Ook de eerste 

boeken van Mumford gingen over de machine. 

Maar men zag niet het veel grotere probleem van de 

techniek. Men begon medische technieken toe te 

passen, psychologische technieken, maar men zag 

het verband niet. En deze boeken gingen samen met 

science fiction-boeken. Je had het boek van Orwell, 

1984, je had Brave New World van Aldous Huxley. 

Maar deze boeken hebben mij niet zozeer 

beïnvloed. 

 In werkelijkheid dacht ik in die tijd veel meer na 

over het denken van Karl Marx. Ik was veel meer 

een marxist. De vraag kwam bij me op dat als Marx 

nu in 1935 terug zou komen, zou hij dan dezelfde 

analyse van de maatschappij maken als in 1848? 

Dan zou hij, door het gebruik van dezelfde 

methode, in de moderne wereld stuiten op een 

kracht die hij niet kende in zijn tijd (hij kende de 

machine en dat was alles) en dat was de techniek. 

En door de sociologische en economische analyse 

van Marx toe te passen ben ik tot de conclusie 

gekomen dat Marx nu de techniek als bepalende 

factor zou beschouwen, aangezien de techniek het 

kapitaal beheerst. Het kapitaal heeft de techniek 

geprikkeld en uiteindelijk beheerst en prikkelt de 

techniek het kapitaal. Anders gezegd, het essentiële 

feit zoals Marx het gezien zou hebben was volgens 

mij de techniek en langzamerhand ben ik erachter 

gekomen dat het niet alleen de techniek is maar wat 

ik genoemd heb de technoscience, dat wil zeggen de 

band tussen techniek en wetenschap, die het 

determinerende feit is volgens het denken van 

Marx. Ik heb geprobeerd de methode van Marx toe 

te passen op de analyse van het fenomeen en dat 

was mijn eerste boek, dat erg marxistisch was, 

ondanks de indruk die de marxisten ervan hebben 

gehad. 

 Verder heb ik vooral nagedacht over de 

sociologie van Max Weber en heb ik mijn denken 

over de techniek verder ontwikkeld via het denken 

van Weber. Dat is ook erg nuttig voor me geweest. 

En tenslotte was er de systeemmethode, dat wil 



3 

 

zeggen de studie van systemen en daarom heb ik 

mijn boek over technische systemen geschreven 

waarin ik de systeemmethode toepas op de studie 

van het geheel van de technische fenomenen die mij 

een systeem toeschijnen in de oorspronkelijke zin 

van het woord. 

 Op die manier heeft mijn denken zich 

ontwikkeld van de jaren ‘30 tot het verschijnen van 

de systeemtheorie, dat wil zeggen de jaren ‘50. 

 

Waarom kunnen wij het probleem van de techniek 

niet begrijpen als we het niet zien als onderdeel van 

een technisch systeem? 

 

Het proberen te begrijpen van een techniek los van 

het geheel is, uiteindelijk, haar niet begrijpen. Ik 

geef een eenvoudig voorbeeld. Men stelt vaak 

vragen over het effect van televisie, bijvoorbeeld op 

kinderen of de kijkers. Als men alleen de relatie 

tussen televisie en kijker onderzoekt, dan is dat 

amusant maar dat zegt niets over de betekenis die 

de televisie voor de kijker heeft. Men moet het leven 

van deze persoon in ogenschouw nemen, een 

persoon die overbelast is door veel andere 

technieken, een man die zijn auto bestuurt, die moe 

is en aan de andere kant behoefte heeft aan 

amusement dat volledig losstaat van zijn dagelijkse 

leven. Men krijgt al een heel ander resultaat als men 

de mens bekijkt ten opzichte van andere 

technieken. 

 En verder moet men vooral in aanmerking 

nemen dat de techniek onderdeel uitmaakt van een 

groot aantal spektakels. Dat wil zeggen dat de kijker 

zijn tv-apparaat bekijkt als een spektakel en hij zal 

op straat overal om zich heen andere spektakels 

zien. En stap voor stap leidt dit veelvoud van 

beelden ertoe dat hij de hele realiteit als een 

spektakel gaat zien. Dat wil zeggen dat het effect 

van die tv-reportage over de ellende in de wereld, 

over de oorlog etc. voor hem een spektakel is 

geworden. Dat komt doordat de relatie met de tv 

een andere relatie is dan die met de bioscoop, die 

een scherm plaatst tussen de kijker en de realiteit 

die hem omringt. 

 In werkelijkheid is techniek in het algemeen 

bepalend en geeft zij haar definitie aan een tech-

niek, die zijn eigenschappen en toepassingen geeft. 

En dat is erg belangrijk, want een bepaalde techniek 

heeft effecten die men ervan verwacht en als men 

verder kijkt dan die ene techniek en haar effecten, 

merkt men op dat er veel andere effecten zijn op 

andere gebieden. Bijvoorbeeld als ik een uur naar 

de tv kijk, dan heb ik afleiding gehad. Ik heb naar 

een film gekeken en ik heb me geamuseerd, maar 

dat heeft veel andere consequenties gehad op 

andere terreinen. Dat heeft mijn wijze waarop ik de 

wereld om me heen bekijk veranderd etc. En de 

toepassing van de techniek ten opzichte van andere 

technieken vormt het werkelijk betekenisvolle 

fenomeen. 

 Om een ander voorbeeld te geven dat het zal 

verduidelijken: ik neem een medicijn tegen een 

bepaalde ziekte. Dat medicijn bevat het molecule 

dat mijn ziekte zal genezen. Maar dat medicijn 

bevat ook veel andere chemische producten en deze 

chemische producten komen in mijn hele lichaam. 

Dat zal veel andere dingen veranderen dan de 

keelpijn of reumatiek die ik kan hebben. Er zullen 

consequenties voor mijn hele lichaam zijn door de 

andere chemische producten. En om het serieus aan 

te pakken zou men het geheel van de effecten van 

alle chemische producten moeten onderzoeken 

voordat een medicijn gegeven wordt, maar dat doet 

men nooit. Recente studies binnen de universiteiten 

houden zich wel bezig met de effecten van de 

chemische middelen. Die kwestie moet worden 

opgelost. 

 De techniek moet in het geheel van haar effecten 

worden geplaatst. Geen enkele techniek kan strak 

binnen haar domein blijven. Elke techniek moet in 

het geheel van haar effecten worden bekeken en in 

het geheel van de technieken. 

 Aan de andere kant hebben technieken, daar 

komen we steeds meer achter, steeds meer 

secundaire, ongewenste effecten. Welnu, deze 

secundaire effecten zijn onwenselijk en wij 

ontdekken ze pas als wij deze technieken in verband 

met andere technieken beschouwen. Het zijn 

andere technieken die ons leren dat er secundaire 

effecten bestaan die niet ontkend kunnen worden, 

die belangrijk zijn. Bijvoorbeeld wanneer er een 

nucleaire explosie plaatsvindt door een experiment, 

dan zijn het andere technieken die ons leren wat de 

gevaren zijn van deze explosie. Alle techniek brengt 

dus secundaire effecten met zich mee, bijvoorbeeld 

effecten van psychologische of natuurlijke aard. 

 Nu komen we op de kwestie van de beoordeling. 

 Er worden meningen gegeven over het belang 



4 

 

van de toepassing van een bepaalde techniek en de 

bezwaren ervan. Ik heb een paar jaar geleden de 

vraag gesteld of de producten die men in een 

fabriek maakt die dioxine produceert zo belangrijk 

zijn in onze samenleving dat men door moet gaan 

dit gif te produceren. Of zijn de gevolgen zo ernstig 

dat men de productie van het product stop zou 

moeten zetten? Niemand heeft mij hierop antwoord 

gegeven. Dat zijn de secundaire effecten die de 

ecologen in beschouwing nemen. We zullen nog op 

deze ecologen terugkomen. 

 Maar er zijn ook secundaire effecten van de 

techniek waar juist de technici tegen zijn. Ik denk 

aan effecten zoals radioactieve straling, 

niettegenstaande het feit dat àls er radioactieve 

straling is vrijgekomen, ze toch verklaren dat het 

niet gevaarlijk is. 

 Maar de secundaire effecten van de technieken 

moeten op alle niveaus worden bestudeerd. 

Bijvoorbeeld op psychologisch gebied. Waarom zijn 

bijvoorbeeld alle automobilisten voortdurend in de 

verleiding om steeds sneller te gaan? Dat is 

psychologisch gezien toch verbazingwekkend. In 

Frankrijk is er een uitermate interessant experiment 

geweest; er was een wetsvoorstel om de kracht van 

een automotor te beperken, zodat hij niet sneller 

dan 150 kilometer per uur kon gaan. Er waren 

protesten, demonstraties; het was verschrikkelijk, 

iedereen wilde harder kunnen dan 150 kilometer 

per uur. Dat stelt de betekenis van de wet ter 

discussie die wil verbieden dat men harder kan dan 

150 kilometer per uur: die betekent dus helemaal 

niets. Want iedereen is het erover eens dat ze harder 

willen kunnen. 

 Dus er zijn psychologische effecten waar men 

rekening mee moet houden, dat is erg belangrijk. 

Het is de verandering van de psychologische 

mentaliteit. We zullen op deze kwestie van de 

secundaire effecten van de techniek, waar men zich 

niet altijd even bewust van is, terugkomen bij het 

vraagstuk van de macht. Maar men moet het 

allemaal erbij betrekken want de techniek heeft 

effecten op alle terreinen. Dat lijkt me essentieel. 

 

Waarom is juist de systeemtheorie behulpzaam bij 

deze analyse? 

 

Eigenlijk kende men op een eenvoudig niveau de 

systeemtheorie al eerder. Niet als theorie. Het stond 

voor een geheel van fenomenen die een nauwe 

onderlinge relatie hebben. Deze fenomenen zijn 

anders dan die daarbuiten en bijgevolg bestaat er 

een ‘binnen’, een organisme bijvoorbeeld, dat een 

systeem vormt met subsystemen, dat wil zeggen 

krachten die met elkaar combineren. En verder is er 

naast het systeem een ‘buiten’. Wat ik wilde laten 

zien aan de hand van het systeem is dat de techniek, 

samengesteld uit technische subsystemen die met 

elkaar combineren, samen een geheel vormt. Een 

geheel waarin elk element door het geheel wordt 

beïnvloed en het geheel door elk element wordt 

beïnvloed, dat wil zeggen dat elke keer als er zich 

een vooruitgang van de techniek voordoet in een 

bepaalde sector, dat repercussies heeft voor alle 

anderen. En omgekeerd, als het systeem zich verder 

ontwikkelt, profiteren alle technieken van deze 

ontwikkeling. 

 Maar buiten dat systeem bestaat er gelukkig nog 

wat anders dan de techniek. De mens bevindt zich 

nog niet helemaal in het technisch systeem. De 

natuur is nog niet helemaal omsloten door het 

technisch systeem. Hoewel het systeem dat wel 

graag zou willen, maar dat heeft zich nog niet 

helemaal voltrokken. 

 Dat was een kleine uitleg van de ‘systémication’. 

 

Waarom kunnen we pas sinds vijfentwintig jaar 

van een technisch systeem spreken? 

 

Ten eerste omdat er pas sinds vijfentwintig, dertig 

jaar een uitzonderlijke ontwikkeling plaatsvindt in 

de communicatiemechanismen, de communicatie-

middelen in alle domeinen. En om een systeem te 

realiseren moet er communicatie zijn. Dus als men 

als voorbeeld neemt dat er in een bepaalde tijd een 

biologisch onderzoek was in een bepaald labora-

torium in de VS dan was het niet per se zo dat dat 

overal gevolgen had. Het is pas sinds de media 

overal reiken dat het systeem werkelijk als een 

puzzel in elkaar paste. Deze communicatiefactor is 

erg belangrijk. 

 Aan de andere kant is het zo dat de technieken 

zo’n veertig jaar geleden oneindig minder machtig 

waren dan nu en dat het de mensen daarom minder 

opviel. 

 Over interesse gesproken: ik zal een kleine 

anekdote vertellen. Toen ik het boek over de 

techniek, de technische samenleving had 



5 

 

geschreven, in 1950, bood ik het aan een grote 

Franse uitgever aan. Hij zei: ‘De techniek, wat is 

dat? Dat heeft geen enkel belang.’ Dus ik bracht het 

naar een andere uitgever, die zei; ‘De techniek? 

Maar wie dacht u dat er een boek over de techniek 

ging kopen?’ Er zou geen publiek voor zijn. Het 

werd veertig jaar geleden gepubliceerd omdat een 

van mijn vrienden die bij een derde uitgever werkte, 

erop aandrong mijn boek te publiceren. Dat toont 

tot op welke hoogte men zich onbewust was van het 

technisch fenomeen. 

 

Kunt u uitleggen waarom u de computer 

beschouwt als de correlatiefactor van het technisch 

systeem? 

 

In de zin dat men nu een zodanige complexiteit van 

het technisch systeem heeft bereikt dat niemand 

meer in staat is om alles te bevatten wat nodig is. 

Om een klein voorbeeld te geven: voor mijn laatste 

boek over de Technologische Bluf heb ik 2400 

fiches gemaakt. Ik verzeker u dat het erg moeilijk is 

om alleen met je hersens 2400 fiches te verwerken. 

En nu, met de computer, kan men zich werkelijk 

meester maken van het geheel van alle fenomenen. 

En men ziet dan dat er andere fenomenen zijn die 

men weer in het systeem kan integreren. Daarom is 

de computer essentieel. 

 

Waarom zegt u dat de techniek niet een neutraal 

hulpmiddel is? 

 

Ik zeg dat de techniek géén neutraal middel is. Een 

argument dat men in die tijd veel hoorde was dat de 

techniek niets belangrijks was, het was een 

volmaakt neutraal middel. Men gaf het gangbare 

voorbeeld dat je met een mes simpelweg het vlees 

op je bord kon snijden, maar ook de buurman 

doden. Het mes kon niets, het was de mens die het 

bewoog. Emmanuel Mounier, die erg bekend is en 

die de techniek heeft verdedigd, heeft me op een 

dag gezegd, ‘In wezen is het meest perfecte 

technische apparaat uw hand. U doet met u hand 

wat u ermee wil, en in feite doet men met de 

techniek wat men wil.’ 

 Ik pretendeer dat de techniek niet neutraal is. 

Dat wil zeggen dat er aan de ene kant factoren, 

krachten in de techniek aanwezig zijn die in 

bepaalde richting gaan, en alleen die richting en aan 

de andere kant is er een overeenkomst, een 

diepgaande relatie tussen bepaalde tendensen in de 

mens en in de techniek. Dat wil zeggen dat het geen 

toeval is dat de westerse mens deze technieken, die 

aan zijn diepe behoeften voldeden, heeft 

uitgevonden. 

 Ik had het net over de snelheid van de auto; de 

snelheid is een uitdrukking van macht. In feite is de 

westerse mens sinds eeuwen geobsedeerd door het 

idee van de macht. Hij zoekt steeds naar meer 

vermogen, macht en hij past de middelen die tot 

zijn beschikking staan toe in het kader van 

machtshandelingen. Het klassieke voorbeeld is het 

kruit dat de Chinezen al vanaf de 12de eeuw 

kenden. De Chinezen, die een andere ideologie en 

een andere psychologie hadden, maakten er 

vuurwerk van. Zodra wij het buskruit leerden 

kennen, was het eerste waar het voor gebruikt werd 

de oorlog. Dus voor de macht, de verovering. 

 Ik beweer dat de techniek niet neutraal is, 

voorzover ze gecreëerd en ontwikkeld is in overeen-

stemming met een bepaalde ideologie, met een 

bepaalde maatschappijopvatting. Die twee dingen 

gaan samen. Anders gezegd, wanneer men een 

geweer geeft aan iemand die tot in het diepst van 

zijn ziel pacifist is, die absoluut aan het leven 

gelooft, zal het geweer niet worden gebruikt. Maar 

ik geloof dat de techniek niet neutraal is in de zin 

dat het geen toeval is dat het geweer tòch gebruikt 

zal worden, dat wil zeggen in onze westerse 

samenleving, die er een is van macht en 

overheersing. Daarom is de techniek niet neutraal 

en is het niet hetzelfde om een mes te hebben 

waarmee men het vlees snijdt en een mes waarmee 

men zijn buurman doodt. Dat is geen toeval. 

 

Welke ervaringen gedurende de Tweede 

Wereldoorlog samen met uw vriend Charbonneau 

hebben u op het spoor gezet dat de techniek de 

bepalende factor is? 

 

In feite was het veel eerder, in de jaren 1933-1938, 

dat ik met mijn vriend Charbonneau begonnen was 

om het fenomeen van de techniek te bestuderen. De 

Tweede Wereldoorlog heeft ons niet veel nieuws 

geleerd. Het was ons duidelijk dat het niet eenzelfde 

oorlog zou zijn van die van 1914-1918 en het was 

ons duidelijk dat de nieuwe instrumenten zoals de 

tanks en vliegtuigen bepalend zouden zijn in deze 



6 

 

oorlog en dat het bijgevolg niet zozeer het aantal 

soldaten maar het aantal tanks en vliegtuigen was 

dat het essentiële element vormde. Het waren dus 

echt technische elementen. Dat bevestigde ons in 

wat we al zeiden, we hebben er geen enkele extra 

gevolgtrekking uit getrokken ten opzichte van wat 

we begrepen hadden. 

 Maar het wijzigde vanzelfsprekend wel ons 

begrip van de generale staven, van het geheel van 

het leger, de officieren, etc. En een uiteindelijk 

andere organisatie, het Franse leger, had er niet veel 

van begrepen, op generaal De Gaulle na en we zijn 

verslagen door mensen die eenvoudig de betekenis 

van de techniek voor de oorlog hadden begrepen. 

Dat is alles. 

 

Welke maatschappelijke fenomenen hebben u in de 

jaren ‘30 op het idee gebracht dat techniek de 

bepalende factor was? 

 

Aan de ene kant waren er fenomenen van een 

sociologische orde. De opkomst van de grote steden 

die mogelijk werd gemaakt door de ontwikkeling 

van de communicatiemiddelen, de trein, de metro, 

etc. Aan de andere kant de ontwikkeling van de 

grote industrieën. Daar kregen we de analyses van 

de machine over. En verder de kloof die zich 

ontwikkelde tussen een plattelands- , een boerensa-

menleving en een samenleving die kunstmatige 

goederen produceerde. Dat was voor ons een 

element dat erg belangrijk was. 

 Mijn vriend Charbonneau en ik waren erg diep 

verbonden met de grond, met het bos. We zitten 

hier dichtbij het bos van Les Landes en we hebben 

geleefd in dat bos. We zitten in een gebied dat 

leefde van de wijn. De wijn was een essentieel 

onderdeel van onze economie. En plotseling zagen 

we dat deze fundamentele elementen verdwenen. 

Bijvoorbeeld in Les Landes werden er twee 

producten gemaakt; je had de productie van 

terpentine op basis van extractie van hars en verder 

de bomen zelf, die werden gebruikt in de kolenmij-

nen om de mijnschachten te ondersteunen. Men 

begon toen terpentine te fabriceren met andere 

stoffen dan de hars van de pijnbomen en men 

ondersteunde de mijnen met beton. Dus het bos, 

dat een bewoond bos was geweest, een bevolkt bos, 

een levend bos, werd een verlaten bos. De mensen 

hadden geen middelen van bestaan meer, ze 

konden geen hars of bomen meer verkopen en 

daarom hebben ze het bos verlaten. Dat leek ons 

een absoluut fundamenteel element. Als de boeren 

het land verlaten, wat moet er dan van hen worden? 

Ze worden geabsorbeerd in een wereld die andere 

dingen produceert, een wereld die zich langzamer-

hand in dienst van de techniek organiseert. 

 

Kunt u iets vertellen over de beweging van het 

Personalisme in de jaren ‘30? 

 

Wij behoorden inderdaad tot de beweging van het 

Personalisme. Het was een periode waarin men 

politiek actief was. Je had hen die bij rechts 

hoorden, richting het fascisme, en zij die links 

waren en de kant van het communisme opgingen. 

Wij waren het met geen van beiden eens. Maar we 

waren er ook niet voor om de burgerlijke 

samenleving te behouden. Wij zochten iets anders 

en het Personalisme heeft geprobeerd een nieuwe 

samenleving te funderen op basis van de persoon, 

dat wil zeggen de mens als een geheel, niet als een 

producent of een consument. 

 In het begin stonden wij op één lijn met 

Emmanuel Mounier, die de schepper was geweest 

van het Personalisme. We konden ons niet vinden 

in de naam van de tijdschrift dat ze publiceerden: 

Esprit. We waren het daar niet mee eens omdat het 

woord ‘esprit’ voor ons veel te vaag was, men kon 

ervoor invullen wat men wilde. En daarnaast was 

ook Hitler geheel en al een spiritualist en noemde 

de Oppergod in al zijn redevoeringen. Dat beviel 

ons niet. Bovendien stuitten we op een zekere 

katholieke bekrompenheid bij Mounier, dat zagen 

wij niet zitten. Wij hebben uiteindelijk vooral 

geprobeerd een beweging te veranderen, die in haar 

essentie intellectueel was en gericht op Parijs, in een 

beweging die zich veel meer op een publiek richtte 

dat in de werkelijkheid stond. We hebben in het 

Zuidwesten groepen opgezet die niet bestonden uit 

intellectuelen die bezig waren met filosofische 

theorieën, maar groepen die probeerden een nieuw 

begrip van het leven te ontwikkelen. We hebben 

groepen gevormd in het Zuidwesten en Mounier 

was het daar helemaal niet mee eens. Mounier wilde 

niet dat zijn Personalistische beweging ophield een 

Parijse beweging te zijn en een beweging van 

intellectuelen, leraren filosofie, geschiedenis etc. 

Dus scheidden we ons vlak voor de oorlog af en we 



7 

 

bleven met een heel klein aantal over. Daarna ging 

het meer onze kant op. We riepen de mensen op 

zelf de leiding te nemen en om individuen te 

worden die zelf hun leven leidden, die ontsnappen 

aan het technisch systeem, net als aan de filosofi-

sche invloeden. Dat ging ons goed af. We werkten 

in de bergen met jongeren. Ik heb aan heel wat 

generaties jongeren geleerd om een brood te bakken 

‘a la hache’, hoe men het met een bijl in stukken 

hakt, ik heb ze koken geleerd terwijl we dis-

cussieerden over belangrijke en zeer moeilijk te 

lezen schrijvers. Ik heb bijvoorbeeld gedurende een 

heel jaar met mijn studenten Tocqueville doorge-

werkt, een schrijver die in die tijd helemaal niet 

bekend was. 

 Dus we hebben ons op dit gebied afgescheiden 

van het Personalisme in enge zin. We moeten niet 

vergeten dat Esprit in de eerste periode van de rege-

ring Vichy nauw aan de zijde van de regering Vichy 

bleef staan, daarna heeft men zich ervan afgekeerd 

en werd ze verboden. Vlak na de oorlog heeft de 

beweging van Esprit een tijdje erg dicht bij de 

communisten gestaan en de positie van Sartre die 

wij totaal verwierpen. 

 Dat waren de relaties die wij hadden met de 

Personalisten en de beweging die wij hadden 

geprobeerd op te zetten. 

 

Wat was uw hoop tijdens de Tweede Wereldoorlog 

(op een revolutie) en hoe sloeg die om in een 

desillusie? 

 

Dan komen we op de kleine politieke ervaring die 

ik vlak na de oorlog had. Ik behoorde bij de 

verzetsbeweging die als leus had: ‘Wij gaan door 

van het verzet naar de revolutie!’ Een niet-

communistische revolutie wel te verstaan. We 

hadden toen trouwens teksten voorbereid, die ik 

nog steeds als zeer solide en serieus beschouw, over 

het model van een andere samenleving. We hoop-

ten dat men na de oorlog het idee van de staat, van 

de soevereiniteit van de staat, aan de kant zou 

zetten, het idee dat de productiviteit voor alles ging, 

etc. 

 Ik ben loco-burgemeester van Bordeaux geweest, 

van 1944 tot 1947. Drie jaar. Ik heb van dichtbij 

gezien wat het politieke leven was. Samen met twee 

andere vrienden behoorde ik tot geen enkele 

politieke partij en we hebben geconstateerd dat de 

oude vooroorlogse politieke partijen, de socialisten, 

de radicale socialisten, de communisten hun hele 

kader op het platteland, in de kleine steden, etc. in 

stand hadden gehouden. Als wij, die niet bij een 

partij hoorden, toespraken kwamen geven in die 

steden, hadden we dertig tot veertig mensen voor 

ons, maar als het een radicale socialist was die 

kwam, kwamen er drie- of vierhonderd 

toehoorders. We begrepen dat het opnieuw de oude 

partijen waren die regeerden. 

 Van mijn ervaringen op het gemeentehuis zal ik 

er één vertellen. Ik was belast met de herziening van 

de gemeentelijke contracten, dat wil zeggen 

contracten die de gemeente afsloot met 

ondernemingen voor de verlichting, de bestrating, 

etc. Ik werd geconfronteerd met ondernemers die 

over het algemeen vijftig procent verhoging 

vroegen. Ik liet alle dossiers bestuderen door mijn 

technische dienst van het gemeentehuis en zij con-

cludeerden dat ik kon volstaan met een voorstel 

voor een verhoging van dertig procent. Ik ontving 

de eerste ondernemer, die een erg belangrijke man 

was, hij stond aan het hoofd van de hele organisatie 

van beton. Ik stelde hem twintig procent voor. De 

man stond direct op, verheugd en hij zei met een 

grote glimlach, ‘ik dank u mijnheer de burgemees-

ter, dat is perfect, twintig procent er bovenop is 

precies wat ik nodig heb!’ Dus ik had alle dossiers 

die de technische dienst had bestudeerd onder mijn 

ogen gehad, met alle cijfers en aanwijzingen die tot 

hun conclusie van dertig procent hadden geleid. En 

ik heb tegen mezelf gezegd dat ik onder die 

omstandigheden geen enkel vertrouwen in mijn 

dienst kon hebben, dat ik geen enkel vertrouwen in 

deze technici kon hebben. Ik, die iedere avond 

twintig tot vijfentwintig brieven moest onderteke-

nen over kwesties waarover ik drie of vier dossiers 

kende, ik zei bij mezelf, maar een minister die 

dagelijks een honderdtal stukken ondertekent, die 

laat men het-maakt-niet-uit-wat ondertekenen! 

Zijn bureaus kunnen hem volledig valse stukken 

voorschotelen en hij zal het nooit merken. In die 

omstandigheden heb ik het politieke leven verlaten 

en ik besloot dat men via de politieke weg niets kon 

bereiken – wat het ook was. 

 

 

 

 



8 

 

Kunt u vertellen over de tijd dat de techniek nog 

ingebed was in de cultuur, bijvoorbeeld de 

middeleeuwen, en wat er veranderde waardoor dat 

niet meer zo was? 

 

Ik denk dat in een samenleving die men traditioneel 

zou kunnen noemen, zoals de westerse middel-

eeuwse samenleving, de techniek ondergeschikt is 

aan een aantal geboden, bijvoorbeeld religieuze 

geboden. In bepaalde beschavingen had men het 

recht niet om de aarde te bewerken met ijzeren 

instrumenten, want de aarde werd beschouwd als 

de moeder en men mocht haar niet verwonden met 

een te hard gereedschap. Dat was een gebod. Net 

zoals de Egyptenaren het wiel niet mochten 

gebruiken. Hoewel de Hixos het wiel al sinds lange 

tijd kenden en de Egyptenaren ook, konden ze het 

niet in gebruik nemen omdat het wiel de 

zonnecirkel symboliseerde en men had niet het 

recht de zonnecirkel te gebruiken voor zuiver 

materiële behoeften. 

 In de middeleeuwen waren er de religieuze 

geboden van het christendom en aan de andere 

kant het plattelandsgeloof met betrekking tot het 

werk. Dat was dominant ten opzichte van de 

instrumenten, de apparaten. Vanaf de 14de, 15de 

eeuw bekritiseerde men in de westerse wereld alles 

wat de mens tot dan toe geloofd had en waaraan hij 

zich gehouden had. Toen werden de tradities ter 

discussie gesteld, dat is erg belangrijk. In de oude 

samenlevingen werd alles geregeld door de traditie 

en plotseling, in de 15de eeuw – in Frankrijk 

bijvoorbeeld – heeft men de tradities bruusk 

weggevaagd, die zijn niet meer belangrijk. De 

gewoonten worden ter discussie gesteld. Plotseling 

voelt de mens zich vrij om ‘t geeft niet wat te doen. 

In dezelfde tijd doet men bepaalde 

wetenschappelijke ontdekkingen, laten we zeggen 

men vindt bepaalde waarheden die de 

overtuigingen die tot dan toe domineerden ter 

discussie stelden. Het fameuze debat over of de 

aarde het middelpunt van de wereld was of niet, dat 

was erg kenmerkend. 

 De kerk heeft een totaal verkeerde houding 

aangenomen, absoluut niet begrijpend wat er op dat 

moment gebeurde. De Bijbelse waarheid had niets 

van doen met die verhalen over de zon, de aarde die 

al of niet draaide. Dat speelde geen enkele rol. In 

plaats daarvan heeft de kerk een marginaal chris-

tendom staande gehouden, wat steeds minder greep 

had op wat er in de samenleving gebeurde. Welnu, 

het traditionele geloof moest worden ingevuld door 

iets anders. De mens moest op een betere toekomst 

kunnen blijven hopen en in plaats van die betere 

toekomst te situeren in de hemel, heeft men die 

betere toekomst gesitueerd in de materiële 

vooruitgang die zich ging voltrekken. 

 Vanaf dat moment, dat de techniek niet meer 

gedomineerd werd door spirituele, mythische 

religieuze elementen en waar de mens aan de 

andere kant steeds meer verwachtte van de 

realisering van de industrie, waar men nieuwe 

wijzen van landbouwproductie had gekregen, was 

het opeens zo dat het geluk van de mens op aarde 

lag en niet in de hemel. Vanaf toen werd de 

techniek door niets meer gedomineerd en 

verscheen zij als grootse toekomst. Ik geloof dat dat 

een beslissend element is geweest. 

 Daarbij kwam de bevolkingsgroei in het Westen, 

die een zeer belangrijke rol heeft gespeeld en 

tenslotte, op het intellectuele gebied, de 

rationaliteit. Het is vreemd dat als men werken leest 

die zo rationeel proberen te zijn als bijvoorbeeld 

van Thomas van Aquino, dat men merkt dat ze erg 

incoherent zijn. Na Descartes bestond er een rigou-

reuze wil tot coherentie, een verband tussen de 

fenomenen, tussen het denken. Al deze elementen 

samen maken dat de techniek iets absoluut 

bepalends wordt in de wereld van die tijd. 

 En dat was karakteristiek. Bedenk bijvoorbeeld 

dat men tegen het einde van de 18de eeuw in de VS 

verklaart dat het aardse geluk de toekomst van de 

mensheid is. Tijdens de Franse revolutie zal men 

verklaren dat het aardse geluk een nieuw idee in 

Europa is. Dat is fundamenteel. Maar wat bedoelt 

men hier met ‘geluk’? Niet meer gezien vanuit de 

moraal of psychologie, nee, het gaat om het geluk 

op grond van het materiële welzijn, de politieke 

macht, de dominantie, etc. Hier opent zich met 

betrekking tot het geluk... men stelt hier vast wat 

daarna in de 19de eeuw zal gebeuren, zonder zich er 

rekenschap van te geven dat men altijd voor het 

geluk moet betalen. 

 Dat is een van de zeer fundamentele regels bij de 

interpretatie van de techniek. Men moet altijd 

weten dat aan iedere technische vooruitgang een 

prijs verbonden is. Dat ieder geluk van de mens 



9 

 

betaald moet worden. En men moet zich altijd 

afvragen wat de prijs is die men gaat betalen. 

 Ik volsta hier met een voorbeeld om de keerzijde 

aan te geven van waar we het over hebben; toen 

Hitler aan de macht was gekomen, zei men dat de 

Duitsers gek waren dat ze bijna allemaal voor Hitler 

waren geweest. Maar natuurlijk, Hitler had de 

werkloosheid laten verdwijnen, hij had de Mark 

snel haar waarde teruggegeven, hij had de economi-

sche groei snel doen toenemen. Hoe wilt u dat een 

slecht geïnformeerde bevolking, die het 

economische wonder ziet voltrekken, daartegen zou 

zijn? Het is hier voldoende om de vraag te stellen: 

wat is de prijs? Wat betaalt men in ruil voor deze 

economische vooruitgang, deze verbetering van de 

Mark, van deze terugdringing van de werkloosheid? 

Wat gaat dat kosten? En men heeft zich er reken-

schap van gegeven dat dat erg duur kan zijn, een 

dergelijk succes. Dat is nu typisch voor onze 

moderne samenleving. 

 Terwijl men zich in een traditionele samenleving 

deze vraag altijd stelt, altijd. Dat wil zeggen: wat zal 

het gaan kosten als ik iets doe wat de orde van de 

wereld verstoort? En hier verenigen we ons met de 

bezorgdheid van de ecologen. Op deze kenmerken 

zullen we zeker terugkomen. De zorgen van alle 

traditionele volken om de toekomst te verzekeren. 

Dat wil zeggen, bij de Indianen, die jullie beter 

kennen dan ik, doodde men de bizon niet om ‘t 

even. Men maakte zich druk over de toekomst, over 

de kudden bizons die bewaard moesten blijven. 

Precies als de Eskimo’s, die doodden de zeehond 

niet zomaar, ze maakten zich zorgen over de 

toekomst, daarom doodden ze precies wat ze nodig 

hadden en men ontzag de rest. Op het moment dat 

men de grens zou overschrijden wist men dat er een 

prijs moest worden betaald, en dat zou hard zijn. In 

de tijden dat men moeilijk kon overleven, 

berekende men altijd wat de prijs zou zijn die zou 

moeten worden betaald. In onze tijd berekent men 

dat niet meer. 

 

U zegt dat de techniek altijd al de potentie had om 

uit te groeien tot wat het nu is, dat dat van het 

begin af aan in de techniek zat. Kunt u dat nog een 

keer uitleggen? 

 

Nee, ik geloof niet dat de techniek vanaf het begin 

dezelfde elementen bevatte die ze nu bevat. De 

techniek was een middel om iets te bewerkstelligen. 

En of het nu de techniek van de beeldhouwer, van 

de landbouwer, of de techniek van de jacht is, het 

was altijd een techniek die relatief stabiel was, die 

soms uiterst vakkundig was. De techniek 

bijvoorbeeld van de bushmen om een olifant te 

vangen was iets absoluut verbazingwekkends, de 

manier waarop ze een olifant doodden was verba-

zingwekkend. Het was zeer vakkundig, maar het 

bevatte niet het element van buitensporigheid, die 

de techniek van onze tijd karakteriseert. Het was 

een techniek die hetzelfde bleef en van generatie op 

generatie werd overgegeven met zeer weinig 

veranderingen. Men kent de geschiedenis van de 

techniek tijdens de Romeinen of tijdens de 

middeleeuwen: het duurde honderd jaar om een 

techniek te veranderen. Dus er bestond wel te 

verstaan een element van effectiviteit, dat wel. Maar 

er was het element van stabiliteit dat dat volledig 

compenseerde. De mens werd niet door de techniek 

gedomineerd in de zin dat hij er dagelijks mee 

leefde en de kinderen leerden dezelfde techniek als 

de ouders hadden gebruikt. Ik heb dat nog op het 

platteland gezien toen wij daar leefden. Men 

doodde de varkens nog op precies dezelfde manier 

als driehonderd jaar daarvoor met dezelfde 

ongemakken en ook met dezelfde gematigdheid, 

want als men zo’n operatie onderneemt, doet men 

het niet zo snel nog een keer. Het is niet hetzelfde 

als in een abattoir.  Daarom geloof ik niet dat er in 

de techniek zelf altijd de elementen hebben gezeten 

die hebben geleid tot de ontwikkeling daarna. Er 

was sprake van een combinatie tussen de 

verandering van de mentaliteit, de economische 

behoeften, het beroep op steeds meer 

geperfectioneerde middelen en tenslotte het gebruik 

van verschillende energiebronnen. Dat was 

duidelijk een breuk. Toen men dierlijke kracht 

gebruikte en mens en dier in wezen gelijk waren, 

had de mens een groot respect voor het dier. Dat 

heb ik nog op het platteland gekend; hij begreep het 

dier dat hij doodde. Hij moest het doden maar 

respecteerde het tegelijkertijd. Het is daarom, 

tussen twee haakjes, dat als men ons tekeningen 

beschrijft die men van de prehistorische mens 

gevonden heeft waarop dieren te zien zijn, dat het 

waarschijnlijk tekeningen waren om zich door het 

dier, dat men heeft gedood, te laten vergeven. Dat is 

goed mogelijk. Ik heb gezien met welk respect 



10 

 

herders hun dieren doodden. Dus het was een 

manier van leven waarin men de gelijke van het dier 

was. En op dat moment domineerde de techniek de 

geboden van het handelen van de mens absoluut 

niet. 

 

Kunt u uitleggen dat de efficiëntie de enige waarde 

is die de techniek erkent? 

 

Ja, als er een onderzoek door technici gedaan 

wordt, doet men dat alleen om een resultaat te 

bereiken en men probeert zo snel mogelijk het 

belangrijkste resultaat te bereiken met een 

minimum aan middelen. Bijgevolg is het een onder-

zoek naar de efficiëntie van middelen. Een tech-

nicus zoekt niets anders. De rest interesseert hem 

niet. Het belang ligt in het bereiken van zijn doel. 

De motor moet op zoveel toeren draaien, de 

projector moet die en die afstand bereiken, dat is 

het enige wat hij onderzoekt. Bijgevolg is efficiëntie 

de enige waarde is voor de techniek. Er is geen 

andere. 

 

Kunt u uitleggen waarom u beweert dat een groei 

van de techniek onvermijdelijk leidt tot een groei 

van de chaos? 

 

Ja, ik denk dat er in werkelijkheid (dit is een zeer 

veel omvattende vraag!) twee belangrijke 

referentiepunten zijn om tot je door te laten 

dringen en te begrijpen. Ten eerste, juist door de 

efficiëntie is de techniek een vergroting van de 

macht en ook van de risico’s. Aangezien we zeiden: 

men streeft naar efficiëntie, men let op niets anders, 

kan men dus de risico’s vergroten. En vergroting 

van de macht en verhoging van het risico zou het 

nodig maken dat de mens zelf verandert en 

voldoende zichzelf meester is om te bereiken dat hij 

deze macht beheerst. Dat hij misschien niet alles 

gebruikt en dat hij aan de andere kant risico’s 

vermijdt. Anders gezegd, de mens zou snel moeten 

veranderen om de techniek goed te gebruiken, en ik 

zeg niet efficiënt, maar goed. 

 Er zou moeten gebeuren wat de Franse filosoof 

Bergson lang geleden, in 1930, gezegd had: hoe 

meer de macht van de mens zal toenemen, des te 

belangrijker is het dat de mens een aanvulling van 

de ziel is, dat zijn ziel op een bepaalde manier 

verbeterd wordt. Maar als de mens doorgaat met 

zich geen enkel idee over de macht te vormen en 

men geeft hem de middelen om deze macht uit te 

oefenen, dan zal hij ze zo snel mogelijk gebruiken, 

zonder ergens rekening mee te houden. 

 We hebben een eenvoudig voorbeeld. Gisteren 

had ik het over de auto, maar er bestaat een boot, 

als je dat een boot kunt noemen, ik heb vroeger veel 

met boten gedaan, die men een off shore noemt. De 

off shore is een soort raket die erg snel over het 

water gaat, hij gaat 80 à 100 kilometer per uur over 

het water en degenen die de boten besturen letten 

nergens op. Ze laten andere boten omslaan, ze 

snijden zeilboten, ze gaan rakelings langs de zwem-

mers. Ze zijn vreselijk gevaarlijk. Ze hebben de 

kracht van hun middelen verhoogd, maar ze 

hebben niet hun instelling verbeterd om die kracht 

te beheersen. Dus het risico neemt toe. 

 En hierdoor is er ook een verveelvoudiging van 

vergissingen en van ongelukken. Dat is alledaags. 

Maar bij bijna alle vliegtuigongelukken die de 

laatste tijd hebben plaatsgevonden, concludeerde 

men, na een onderzoek van wat men de zwarte doos 

noemt, altijd dat er een menselijke fout is gemaakt. 

Het was niet de machine die zich vergiste. Er was 

geen sprake van een technisch ongeluk, het is de 

mens die niet deed wat hij moest doen om dit 

vliegtuig te besturen. Maar ik zou zeggen dat als 

men het paneel heeft gezien dat de piloot of de twee 

piloten de hele tijd moeten bekijken, dat het 

onmogelijk is voor één persoon om de hele tijd de 

50 of 60 signalen op het dashboard te zien. Dat is 

niet meer mogelijk. En in de geautomatiseerde 

fabrieken waar arbeiders werken die ook een paneel 

voor zich hebben dat ze in zich moeten opnemen, 

ze moeten alle signalen opnemen en ze moeten 

onmiddellijk die motor stopzetten, etc. Men heeft 

geconstateerd dat er bij die arbeiders veel 

zenuwziekten voorkomen, of hartziekten. Want de 

mens kan niet met deze macht omgaan en de 

risico’s zijn te groot. Hier hebben we een eerste 

element van de chaos. 

 En verder, het tweede element dat men in 

aanmerking moet nemen is het verschil tussen wat 

complex is en wat gecompliceerd is. Dat wat 

complex is, is als men wil een systeem waarin alle 

elementen goed in evenwicht zijn. Ze functioneren 

goed in relatie met elkaar en er is niets overbodig. 

Een levend organisme is een complex organisme, de 

hersens zijn een erg complex organisme. Er is niets 



11 

 

overbodig in de hersenen. En de relaties tussen de 

verschillende delen zijn goed. Dat wat 

gecompliceerd is, is een systeem waarin zich een 

accumulatie van dingen voordoet, die niet altijd 

met elkaar in goede relatie staan en wanneer men er 

weer orde in wil aanbrengen voegt men nog meer 

nieuwe zaken toe. Op dat moment doen zich steeds 

grotere verstoringen voor in een systeem van dit 

genre, dat gecompliceerd is. Het verschil tussen het 

complexe en het gecompliceerde is door de Franse 

socioloog Edgar Morin in detail bestudeerd. 

 Ik mag graag de Franse bureaucratie als 

voorbeeld voor een gecompliceerd organisme 

gebruiken. Dat is erg karakteristiek: er zijn vele 

bureaucratische instellingen die zich uiteindelijk 

allemaal met hetzelfde bezig houden en dat 

functioneert nooit goed, want er is altijd wel een 

document wat ontbreekt, er zijn altijd 

buitengewone moeilijkheden. Ik zal u een amusant 

voorbeeld geven. Drie jaar geleden is mijn 

identiteitskaart gestolen en ik kon niet meer 

bewijzen dat ik Fransman was. Want om een 

nieuwe identiteitskaart te verkrijgen moest ik een 

certificaat overleggen volgens welke ik Fransman 

was, maar toen ik naar de rechtbank ging voor zo’n 

certificaat zeiden ze me: ‘Ah, daar hebben we een 

identiteitskaart voor nodig’, met als gevolg dat het 

onoplosbaar was. Ik ben tenslotte woedend gewor-

den en ik zei: ‘Goed, ik ben geen Fransman. U wilt 

me geen identiteitskaart geven, dan heb ik dus geen 

recht om ambtenaar in Frankrijk te zijn, ik heb geen 

recht om leraar te zijn, dus ik zal aan de Raad Van 

State vragen alle examens nietig te verklaren die ik 

de afgelopen veertig jaar heb laten afleggen.’ De 

volgende dag had ik mijn papieren, volgens welke ik 

wel degelijk Fransman was. Maar dat toont aan dat 

men een erg gecompliceerd systeem tegenover zich 

heeft, dat niet goed functioneert. En ieder 

gespecialiseerd netwerk van de Franse bureaucratie 

gelooft steeds, technisch gezien, erg ‘to the point’ te 

zijn. Maar onderling is het te gecompliceerd. 

 Zo zie je waarin techniek tot chaos leidt. 

 

... dat was de chaos in de samenleving, maar er 

ontstaat ook een chaos in de natuur... 

 

De techniek houdt op geen enkele manier rekening 

met de natuurlijke omgeving. Men gelooft dat men 

de natuur kan beheersen terwijl men resultaten 

boekt die inferieur zijn aan die van de natuur. Bij-

voorbeeld, men heeft op grote schaal kippen of 

koeien willen fokken in een gesloten omgeving, 

industrieel fokken. Maar dat levert erg slecht vlees 

op. En elke keer dat de techniek het ritme van de 

natuur niet in acht neemt, lokt ze chaos uit. Tot op 

heden heeft men de natuur niet helemaal 

geëlimineerd, daar zullen we zo nog op terugko-

men. 

 Dat brengt inderdaad chaos met zich mee in de 

natuur. 

 

Waarom is het voor de mens onmogelijk om in een 

technisch milieu te leven? 

 

Het technisch milieu... de techniek is kil, is koud, 

het is zuiver rationeel en het is... Een technisch 

object heeft geen enkel gevoel, het enige wat telt is 

de effectiviteit en een zekere rationaliteit in 

beperkte handelingen. Maar de mens is niet zo. De 

mens heeft een verleden, hij heeft herinneringen, hij 

reageert op een situatie in overeenstemming met 

zijn gewoonten, in overeenstemming met zijn 

verwachtingen. De techniek heeft met dat alles niets 

te maken. Daarom is de mens geen robot en kan 

zich niet als een robot gedragen. Wij hebben 

jeugdherinneringen die bepaalde componenten van 

ons huidige handelen dicteren en waar de techniek 

helemaal niets mee te maken heeft. En ik denk dat 

dit het essentiële verschil is tussen de intelligentie 

van het technisch object en de menselijke intelli-

gentie. 

 Op een bepaald punt kan de technische 

intelligentie het winnen. Men denke aan het 

schaakkampioenschap. Men zegt dat er binnenkort 

een computer zal bestaan die het van elke 

schaakspeler zal kunnen winnen. Maar dat betekent 

nog niets. Dat is geen intelligentie. Mijn vriend 

Nordon, die wiskundige is, heeft tegen me gezegd: 

‘Ik geloof pas dat de machine die de schaakpartij 

heeft gewonnen intelligent is op de dag dat hij zegt 

tegen degene die hem aan heeft gezet: “Ik heb 

vandaag geen zin in schaken, ik heb zin om te 

wandelen.”’ 

 Er bestaat er een absolute tegenstelling tussen 

datgene wat de mens zin heeft om te doen en wat de 

techniek eist dat men doet. Dus de techniek komt 

met compensaties voor het leven in een zuiver 

technische omgeving, die bijvoorbeeld helemaal 



12 

 

urbaan is, wat voor de mens gebreken en leemtes 

met zich mee brengt. Men zal dit frustraties 

noemen. Het is niet voor niets dat hij als hij kan, in 

de stad een kleine kat grootbrengt, of honden. Hij 

heeft behoefte om contact te hebben met iets 

levends en niet alleen zijn tv-toestel. Op dezelfde 

manier gaat hij ieder weekend naar het platteland. 

Hij heeft behoefte aan het terugvinden van de 

bomen, van de natuur. En wat de techniek aan 

compensaties biedt is niet hetzelfde. 

 Als compensatie biedt de techniek meer 

consumptie. Hier zou ik een bekende psychische 

ziekte willen noemen. In bepaalde gevallen dat 

mensen veel teveel eten, dan weet men dat ze teveel 

eten omdat ze genegenheid missen, omdat niemand 

van ze houdt, daarom eten ze. De technische con-

sumptie is iets dergelijks. Ze geeft je te consumeren 

omdat ze niet van je kan houden, en omdat je er 

niet van kan houden. Er is geen relatie. De techniek 

geeft de mogelijkheid om te reizen, om te gaan waar 

men maar wil, dat is waar, maar dat is een valse 

vrijheid, zoals we zullen zien. 

 Op dezelfde manier, en dat is belangrijk, leren de 

psychologen en sociologen ons dat, terwijl door de 

techniek de massacommunicatiemiddelen 

toenemen, de mens buitengewoon eenzaam is. Dat 

men niet dezelfde relatie kan hebben met iemand 

die men aan de telefoon heeft als met iemand die 

zich in dezelfde ruimte bevindt. En ik bedoel niet 

alleen dat men dan het gezicht ziet, maar de hele 

houding, alle gebaren, en ik zou ook zeggen, de 

geur die men ruikt is erg belangrijk: de hele 

persoon. En hoe meer communicatie, hoe meer 

media er zijn, des te minder is er een werkelijke 

relatie van persoon tot persoon. 

 De dokters weten heel goed dat als ze veertig tot 

vijftig zieken per dag moeten zien, ze geen relatie 

met hun patiënten meer hebben. Vroeger bezocht 

een dokter tien zieken per dag, en hij had alle tijd 

om alles van een zieke te bekijken. Tegenwoordig is 

dat niet meer mogelijk. Dus de medische techniek 

heeft de zieke in stukjes verdeeld. De dokter zegt: ‘U 

moet naar die specialist, en daarna naar die 

specialist en daarna naar die specialist’ en ze zien 

ieder een heel klein stukje. Het is me laatst over 

komen, toen ik moeilijke momenten doormaakte. 

Ze maakten allerlei analyses van me, deden veel 

onderzoeken en dergelijke en alles was steeds in 

orde. Ik heb uiteindelijk tegen mijn dokter gezegd: 

‘Ja, elk element van mijn lichaam is in orde, maar ìk 

ben ziek!’ Het was iets heel anders, dat een, één 

techniek niet kon vatten, mijn ‘ik’ als geheel. 

 De tijd van de media is tegelijkertijd de tijd van 

de eenzaamheid. Dat is een van de belangrijkste 

dingen die de jeugd onderstreept. De revoltes van 

de studenten en wat men, nog ver voor jullie, de 

rebels without a cause noemde: die in 1953 in 

Stockholm in opstand kwamen. Dat was de eerste 

keer dat er een revolte van jongeren was, zonder 

oorzaak. Ze hadden alles, ze waren gelukkig, ze 

leefden in een goede samenleving, ze hadden 

nergens behoefte aan, en plotseling, op oude-

jaarsnacht, zijn ze de straten van Stockholm 

ingetrokken en hebben ze alles kapotgemaakt. Men 

begreep er niets van. Want ze hadden behoefte aan 

iets anders dan te consumeren, dan wat de techniek 

ze bood. Ze hadden behoefte aan een menselijke 

relatie en tegenwoordig als jongeren in opstand 

komen is er altijd hetzelfde aan de hand: ze hebben 

nooit een èchte conversatie met een volwassene 

gehad. Toen ik in 1968 naar de grote bijeenkomsten 

van de studenten ging, zei een student tegen me: 

‘Toen wij hier de faculteit binnenkwamen, ver-

wachtten we iets anders dan de leraren die we op de 

middelbare school hadden gehad, die ons Grieks, 

wiskunde, etc. onderwezen. We hadden hier 

meesters willen zien.’ Meesters, dat wil zeggen 

iemand die een model is, menselijk, met wie men 

een contact kon hebben en wie, men noemt dat 

tegenwoordig een goeroe, maar een leraar aan de 

faculteit was geen goeroe, maar hij moest een 

meester zijn, intellectueel en achtenswaardig. 

Serieus, hardwerkend, dat was een meester. Dat 

wensten ze. Dat was er niet. 

 

Welke rol heeft de propaganda in dit proces 

gespeeld? 

 

Wel, je hebt de propaganda en de reclame. De 

propaganda die een zuiver politiek karakter had, 

heeft veel van zijn invloed verloren, omdat het erg 

slecht door al de politieke partijen is gebruikt 

(behalve door Saddam Hoessein). Wat in de 

praktijk een grote rol speelt is de reclame die ernaar 

streeft de mens aan te passen aan de consumptie, de 

effectiviteit etc. van de techniek. Kenmerkend is dat 

de reclamemakers zich nu behendig veel meer 

richten op het esthetische gevoel, de fantasie, in 



13 

 

plaats van eenvoudigweg te zeggen dat men moet 

consumeren. Zij proberen er een menselijk karakter 

aan te geven. Maar het is een kunstmatig menselijk 

karakter, vals. 

 

Kunt u uitleggen waaruit de prepropaganda 

bestaat? 

 

De prepropaganda is verbonden met het bestaan 

van groepen in de maatschappij die van tevoren 

bereid zijn te luisteren naar wat de propaganda gaat 

vertellen. In wezen komt de prepropaganda (ten 

opzichte van de reclame) overeen met de 

marketing, die de markt bestudeert, die een 

bepaalde categorie mensen opmerkt die behoefte 

heeft aan een bepaald product, of die zin heeft in 

een bepaald product. Dus men gaat dat produceren 

wat tegemoet komt aan die behoefte. Het zorgt 

ervoor dat er altijd een overeenkomst bestaat, dat er 

een medeplichtigheid is tussen de consument en het 

geconsumeerde object of tussen de propagandist en 

degene op wie de propaganda zich richt, die hem 

zal volgen omdat de propagandist precies zegt wat 

degene op wie hij zich richt gelooft te denken. 

 

Welke rol speelt de opvoeding/onderwijs aan de 

jeugd met het oog op de toekomst? 

 

Het onderwijs. Wel, het onderwijs had vroeger 

wezenlijk als doel een mens, een menselijk wezen te 

vormen in zijn geheel. En later, met de invloed van 

de techniek dacht men dat het onderwijs mensen 

vooral moest voorbereiden om een beroep uit te 

oefenen, een vak. Als de jongeren zich eenmaal ver-

bonden hebben aan een bepaalde richting dan komt 

het erg weinig voor dat ze weigeren, want alles om 

hen heen komt precies overeen met wat ze op 

school leren. Wat ze op school leren is nuttig voor 

het leven in deze samenleving. Maar alles wat het 

menselijk karakter vormde, wat een werkelijke 

ontwikkeling van de intelligentie was, en niet alleen 

kennis, heeft de neiging te verdwijnen. 

 In mijn specialiteit was dat zeer merkwaardig. Ik 

was specialist in Romeins recht, dat heb ik aan de 

universiteit gegeven. Romeins recht is verdwenen 

omdat het niet nodig was. Maar het Romeinse recht 

vormde de juridische intelligentie... en het was iets 

dat uitermate vormend was voor het hele denken. 

Zozeer dat ik, die helemaal niets van het moderne 

recht afwist als iemand mij juridische vragen stel-

de... en men wist dat ik juridisch docent was dus 

men kwam mij opzoeken met juridische vragen. Ik 

heb daar niet voor gestudeerd, ik heb het niet in de 

wetboeken opgezocht, nee, het probleem is om de 

juridische kwestie goed te formuleren. En het 

Romeinse recht helpt altijd het juridische probleem 

goed te formuleren. En als het probleem goed 

geformuleerd is dan is het niet moeilijk meer, dan 

bestaan er genoeg handboeken waarin men het 

antwoord kan vinden. Dat is niet gecompliceerd, 

het gecompliceerde is om een situatie goed te 

analyseren en dat is iets wat het Romeinse recht 

leert. Maar het was niet nuttig, terwijl men nu op de 

scholen alleen nog maar nuttige dingen leert. 

 Een van mijn kleinzonen is uitzonderlijk goed in 

Grieks en Latijn. Maar op school, het is soms om 

wanhopig van te worden, want Grieks en Latijn zijn 

niet nuttig. Ik moedig hem aan om in deze richting 

verder te gaan, omdat men nu bezig is weer terug 

naar af te gaan. Het onderwijs zal in de komende 

jaren van richting veranderen, omdat er teveel zijn 

die alles over elektronica en computers weten, daar 

zijn er veel te veel van, die kan men niet allemaal 

gebruiken. Daartegenover geeft men zich in 

ondernemingen er nu rekenschap van dat er 

ingenieurs zijn, die daar goed op hun plaats zijn, 

maar niet in staat zijn een rapport over een kwestie 

goed te redigeren. Er zit geen lijn in, het is niet 

coherent, het Frans is niet goed, het is niets waard 

wat ze schrijven. Dus men is bezig de filosofie weer 

terug te brengen, de kennis van het Frans, om hun 

intelligentie te vormen, zodat ze goede rapporten 

kunnen schrijven, zelfs over technische zaken. Dus 

het onderwijs gaat zeker veranderen. 

 

Hoe ziet de technische samenleving eruit als ze 

haar voltooiing nadert? 

 

Weten of de technische samenleving riskeert zo te 

worden als 1984, een verschrikkelijke dwangsa-

menleving, of Brave New World van Huxley... Ik 

geloof dat de technische samenleving nooit haar 

voltooiing zal bereiken en wel om twee redenen. 

 Ten eerste zal een techniek haar voltooiing nooit 

bereiken, men zoekt altijd verder. Dat is het werk 

van de uitvinder, het is het werk van de 

wetenschapper, hij probeert steeds een beetje verder 

te gaan. Ik heb me daarin zo’n 15 jaar geleden erg 



14 

 

vergist, toen men de vierde generatie van 

computers bereikte. Want men kwam tot zo’n 

snelheid dat ik aan mijn studenten vertelde dat ik 

dacht dat dat zou stoppen en dat men geen behoefte 

zou hebben aan nog verder geperfectioneerde 

computers. En daarin heb ik me vergist. Ik heb me 

vergist omdat wanneer men een resultaat bereikt, 

men een resultaat moet bereiken dat nog verder 

gaat. Dus daarna kwamen de vijfde en de zesde 

generatie computers, die steeds uitzonderlijker 

dingen kunnen. Er is geen reden waarom dat zou 

stoppen, behalve door een catastrofe, maar dat is 

een ander probleem. 

 De technische samenleving wordt niet voltooid, 

net zoals een laboratorium. Een laboratorium zal 

niet ophouden iets te produceren; het product moet 

steeds presteren en steeds efficiënter zijn om een 

publiek te vinden dat het koopt. Het moet steeds 

beter worden. Dus het moet zich voortdurend 

ontwikkelen. Dat bereikt dus zeker zijn voltooiing 

niet. 

 Er is een tweede reden. Naarmate de techniek 

zich ontwikkelt, ontwikkelen zich behoeften van de 

mens. En deze behoeften kan men niet 

onderverdelen in kunstmatige en natuurlijke 

behoeften. Omdat de behoeften die men vandaag de 

dag kunstmatig noemt, op termijn natuurlijke 

behoeften worden. Toen ik jong was, in 1920, leek 

een auto iets volledig nutteloos, kunstmatig. Als 

men een auto had was het om zich mee te 

amuseren. Maar tegenwoordig is het een 

natuurlijke behoefte geworden, men kan niet meer 

zonder. 

 Dus er ontstaan voortdurend nieuwe behoeften, 

te meer omdat – dat komt terug op wat ik zojuist 

zei – de mens nooit helemaal bevredigd is. Er is 

altijd meer om te willen hebben. Hij heeft altijd nog 

een behoefte die bevredigd moet worden. Daarom 

moet er de hele tijd iets geproduceerd worden dat 

zijn wensen voedt, dat beantwoordt aan wat men 

verwacht. Daarom geloof ik niet dat men ooit een 

samenleving bereikt die zal ophouden. Men zal 

nooit de perfecte technische samenleving bereiken. 

Noch 1984 met de terreur, noch Brave New World, 

het zal nooit precies zo georganiseerd worden. 

 

 

Maar u heeft ook geschreven dat de technische 

samenleving in plaats van restrictief en wreed, aan 

al onze behoeften en wensen zal voldoen. Gelooft u 

dat niet meer? 

 

Dat wil zeggen dat op een zuiver humanistisch 

niveau de psychologische techniek, de 

psychoanalytische techniek etc. voldoening voor de 

mens kunnen vinden. Hier stuiten we op een 

element dat erg belangrijk is voor mijn denken, 

maar dat ik nooit in mijn analyse van de techniek 

heb willen betrekken, en dat is mijn christelijk 

geloof. En op dit moment zou ik erover willen 

zeggen: dat (de techniek) creëert in de mens een 

afwezigheid, een ontbreken, de afwezigheid van wat 

Karl Barth heeft genoemd: het gans Andere, het 

volkomen verschillende. We kunnen relaties met 

elkaar hebben, maar het ontbreekt de mens aan een 

relatie met het transcendente. En dat zal de techniek 

nooit geven. Maar dat kan ik niet in een 

sociologische analyse zeggen. 

 

Hoe legt u het geheel van de ‘menstechnieken’ uit? 

 

Ik geloof dat de op de mens gerichte technieken 

ontstaan vanaf het moment dat men de malaise van 

de mens voelt. De mens die bijvoorbeeld in de stad 

leeft, in een universum waar niets levend is, waar de 

stad gemaakt is van cementen stenen, van beton etc. 

Daarin kan de mens niet gelukkig zijn en dan heeft 

hij onrust vanuit psychologisch oogpunt. Deze 

onrust overkomt hem door deze omgeving en 

evenzeer door de snelheid waaraan hij gedwongen 

is zich aan te passen. Dus komen we erop terug dat 

de mens normaliter gemaakt is om volgens het 

ritme van de natuur te leven. En deze mens wordt 

psychisch ziek. Om een antwoord te hebben op 

deze psychische ziekten zijn er menstechnieken, net 

zoals er medische technieken bestaan. Maar de 

menstechnieken hebben als doel de mens te laten 

leven in een abnormale omgeving. Wanneer men 

diepzee-duikt heeft men een pak aan, men heeft 

zuurstofflessen etc. om in een abnormaal milieu te 

leven en de menstechnieken zijn precies hetzelfde. 

 

Kunt u voorbeelden geven van deze 

menstechnieken? 

 

Ik noemde net de psychologische technieken en 

technieken... Maar de reclame en de propaganda 

maken er ook deel van uit. Ik ken veel mensen die 



15 

 

van de reclame op tv houden omdat het erg 

amusant is. Het is een ontspannend element, een 

element van vermaak. En de mens die de hele dag 

bezig is met werk dat hem verveelt heeft behoefte 

aan ontspanning, om eens van gedachte te 

veranderen. Het woord vermaak heeft hier een 

speciale betekenis, want bij Pascal... als Pascal het 

woord vermaak (divertissement) gebruikt, bedoelt 

hij dat de mens die op God gericht is, door vermaak 

van het pad dat hem naar God zou leiden wordt 

afgeleid. Hij amuseert zich. In plaats van aan God te 

denken amuseert hij zich. Bij ons is het dat in plaats 

van aan de problemen te denken waar de techniek 

ons voor stelt, ons vak, etc. we vermaak zoeken. 

Men vermaakt zich. En het amusement, het 

vermaak wordt geproduceerd door technieken, 

technieken die worden gedicteerd door de 

menstechnieken. Het is omdat men de psychologie 

van de mens in die en die omstandigheden goed 

kende, de mens die onder die omstandigheden 

werkt, dat men hem dat vermaak voorschotelt dat 

als compensatie dient. 

 

Wanneer men het woord ‘technische samenleving’ 

of ‘technisch systeem’ hoort dan denkt men aan 

zoiets als een concentratiekamp. Maar u heeft 

geschreven dat dat niet zo zal zijn. 

 

Nee, het zal helemaal niet op het systeem van een 

concentratiekamp lijken. Het is veel subtieler dan 

dat. Het concentratiekamp... het is precies hetzelfde 

als tegenover een dictatuur, daar kan men tegen in 

opstand komen. Tegen een dictatuur, een dictator, 

de politie, de dwang, de wreedheid, etc. Maar als je 

in een samenleving leeft die welwillend is, aardig, 

vriendelijk, die je wat te eten geeft, iets om je mee te 

vermaken, in wezen een leven dat niet 

onaangenaam is. En het is absoluut in orde om een 

leven te leiden dat niet onaangenaam is – waartegen 

zou men in opstand komen? Men bemerkt 

eenvoudigweg niet dat men tegelijkertijd aan 

vrijheid verliest, dat merkt men niet. Want een 

mens denkt dat hij vrij is om een heel andere reden 

dan de werkelijke, nietwaar. En ik geloof daarom 

dat een samenleving van het liberale type, een 

consumptiemaatschappij etc. net zo gevaarlijk is, 

maar men komt niet in opstand. 

 Kijk bijvoorbeeld naar Frankrijk, dat is erg 

kenmerkend, wat doen de Fransen tegenover de 

politieke partijen die allemaal hetzelfde zijn en die 

allemaal absurd zijn? Ze interesseren zich niet meer 

voor de politiek, ze stemmen niet meer. Wel, ze 

leven in een samenleving waar men vrij is om niet 

te stemmen. En tegelijkertijd is er een politieke 

klasse die doet wat ze wil. Ze organiseren het zoals 

ze willen zonder controle van de burgers. De 

burgers zijn het er niet mee eens, maar ze hebben 

geen reden ertegen in opstand te komen. Hoe vaak 

heb ik niet, wat men noemt, de politieke klasse 

aangeklaagd, dat wil zeggen de kleine fractie in de 

politiek die zich altijd hervindt, altijd. In Frankrijk, 

jullie hebben er waarschijnlijk niet van gehoord, is 

er een uitzonderlijk schandaal geweest, en wel het 

volgende. Er waren afgevaardigden gepakt bij 

flagrante delicten, grootse oplichting, in Frankrijk is 

er enorm veel opgelicht, voor een paar miljard. 

Wanneer iemand als afgevaardigde is gekozen kan 

hij alleen voor de rechter worden geroepen wanneer 

hij door het parlement van zijn mandaat wordt 

ontheven, zodat hij bij justitie kan verschijnen. En 

deze politici, toen men wist dat ze gefraudeerd 

hadden, zijn door het parlement gedekt. Dus ze 

konden niet voor de rechter verschijnen. Heel 

Frankrijk walgde ervan. Dat vonden ze ver-

schrikkelijk. Maar dat maakt niets uit. Ze zitten nog 

steeds in het parlement, ze stemmen. Geen enkel 

probleem. En de Fransen kwamen niet de straat op 

om hun vertrek te eisen. Terwijl als er een dictator 

had gezeten hadden ze dat wel gedaan, maar die 

afgevaardigde... dat is toch niet belangrijk. Dat is 

het gevaar van een liberale, zogenaamd ‘toegeeflij-

ke’, samenleving. 

 

Waarom beschouwt u de invasie van techniek in 

niet-westerse samenlevingen als de grootste 

misdaad van het Westen? 

 

Ja, dat is voor mij het grootste drama en onze grote 

schuld. Want wij zijn in die samenlevingen 

binnengekomen, met het idee dat het wilden waren, 

dat het bijna geen mensen waren. Wij hebben niet 

serieus genomen wat er voor waars kon zijn in hun 

denken. 

 Een kleine historische herinnering: in de 

middeleeuwen hadden we, in tegenstelling tot wat 

we denken, meer respect voor andere samenle-

vingen. Bijvoorbeeld in Frankrijk had je de leus 

over de slaven, de Afrikaanse slaven. En de leus was: 



16 

 

Alle personen zijn vrijmoedig (franche) onder het 

koninkrijk van Frankrijk. Het is een woorden-

spelletje. Franche wilde zeggen: ze zijn vrij. Het was 

voldoende dat een slaaf Franse bodem aanraakte 

om vrij te worden. Men had meer respect. 

 Wij zijn die landen binnengetrokken, zonder 

hen te willen begrijpen, want wij dachten dat dat 

niet nuttig was, of we hebben ze bedrogen. 

 Ik noem twee aspecten. Eerst hebben we ons 

aangematigd alle rijkdommen van die landen te 

gebruiken, en voornamelijk in het licht van onze 

industrie. Men verwoestte bijvoorbeeld de traditio-

nele landbouw en heeft het vervangen door wat 

men de industriële landbouw noemde, pinda’s om 

olie te maken, cacao, suikerriet, etc., etc. En tegelij-

kertijd verplichtte men de leden van deze samen-

levingen te gehoorzamen aan de overwinnaars. 

Want men kon er niet binnenkomen zonder ze te 

overwinnen. En men eindigde altijd met een 

overwinning omdat men over machtiger technische 

middelen beschikte. Ik denk noodzakelijkerwijs 

meer aan Afrika omdat dat onze kolonisatie was en 

ik weet beter wat daar gebeurd is. Wij hebben de 

sociale, tribale en familiestructuur kapot gemaakt. 

Ik zag bijvoorbeeld toen wij in Marokko waren, dat 

als men jongeren in een fabriek laat werken, ze 

weggaan bij de familie. Maar welke autoriteit kon 

de vader van de familie nog over deze jongeren 

hebben die nu gewend zijn aan een industriële 

omgeving, aan een consumptiesysteem, etc.? De 

familie was vernietigd. Wij hadden daar niet eens 

over nagedacht, dat we families vernietigden. Men 

had simpelweg behoefte aan arbeiders, men riep 

zijn arbeiders op. Dat was alles en de vader van de 

familie had geen macht meer, hij had geen 

autoriteit meer. En op dezelfde manier hebben we 

de religies vernietigd, we maakten de mythen kapot 

waarop die samenlevingen leefden. 

 En hier ben ik verplicht om te zeggen dat de 

christelijke missionarissen niets begrepen hebben 

van wat ze bezig waren te doen. Ze hebben de ver-

schrikkelijke fout begaan, die eruit bestond tegen 

deze mensen te zeggen: jullie zijn veroordeeld als 

jullie niet in Jezus Christus geloven. Terwijl de 

werkelijke boodschap van Jezus Christus is: God 

houdt in ieder geval van jullie. En wat wij jullie 

brengen is niet een boodschap van veroordeling, 

maar goed nieuws van bevrijding. De missiona-

rissen waren vaak heel moedig, maar ze hebben zich 

absoluut vergist. Ze hebben dingen kapot gemaakt 

die heel fundamenteel waren, zonder welke de 

mens niet kan leven. Waar komt hij vandaan, wat is 

de zin van zijn leven? Deze mensen hadden 

daarover gedacht, ze hadden een antwoord 

gevonden. Men heeft niet het recht om dat ant-

woord te vernietigen. Wij hebben deze sociale 

structuren vernietigd, we hebben het geheel van 

religies vernield, dat wil zeggen in wezen het begrip 

dat zij van de wereld hadden, van het universum. 

En bovendien hebben we ze vaak bedrogen. 

Bedrogen als we ze niet konden overwinnen. 

 Ik heb politieke verdragen laten bestuderen van 

de Franse regering met een zwart Afrikaans 

koninkrijk dat men niet had kunnen overwinnen. 

Dit verdrag was een aanfluiting want het waren 

leugens. Beiden hadden ze het verdrag 

ondertekend, maar men had tegen de koning van 

Benin gelogen, men had hem bedrogen. En later 

kwam men met het papier en zei, dat heeft u 

beloofd. Maar ze hadden dat nooit beloofd. Het 

waren wij die hem iets hadden doen beloven. 

 Men heeft ze vernietigd en het resultaat was dat 

ze na de dekolonisatie, toen ze onafhankelijke 

volken werden, niets hadden. Ze hadden geen 

sociale structuur meer, ze hadden geen mentale 

structuur meer, ze hadden geen religie meer, ze 

hadden geen middelen meer voor een relatie met de 

natuur, ze hadden niets. Dus, wat kan men 

verwachten van volken die zo achtergelaten zijn, 

zonder iets te hebben? 

 Kijk wat er in Afrika gebeurt, de sterkste gaat de 

macht grijpen, zelfs als hij daar geen recht toe heeft. 

Hij neemt de macht, hij neemt alle rijkdommen 

voor hemzelf, wanneer men hulp geeft aan een 

Afrikaans volk verdwijnt het geld direct in de 

handen van de dictator of van de dominante partij, 

het volk heeft niets. Er zijn volken die nu leven met 

industriële monoculturen, ze hebben geen middelen 

meer om te bestaan, er is geen polycultuur meer, 

wat de polycultuur van levensmiddelen genoemd 

wordt. En hierdoor kunnen ze zichzelf niet 

onderhouden. Ze zijn gedwongen hun hand op te 

houden, opdat men hen wat geeft. 

 

 

 

 

 



17 

 

Waarom is de techniek als een virus voor 

traditionele samenlevingen? Waarom kunnen een 

traditionele en een technische samenleving niet 

naast elkaar bestaan? 

 

Ik denk dat er twee elementen zijn. Je hebt de hou-

ding die ik net getracht heb te beschrijven van dege-

nen die de techniek in die samenlevingen brachten 

en verder als ik de techniek op zichzelf neem, 

buiten het handelen van de Europeanen, dan zou ik 

zeggen dat de techniek de natuurlijke dingen niet 

respecteert en daarom neigt ze ertoe de omgeving te 

vernietigen. Wanneer de Afrikanen moderne tech-

nieken toepassen heeft dat dezelfde gevolgen als 

wanneer Europeanen deze technieken toepassen. 

Dus je hebt het probleem van de vernietiging van de 

omgeving en op dezelfde manier wordt er een 

andere hiërarchie geschapen. Vroeger was er een 

hiërarchie die bijvoorbeeld gebaseerd was op een 

tribale organisatie. Degene die nu aan de macht is, 

is degene die een bepaald aantal technische instru-

menten tot zijn beschikking heeft, die een bepaalde 

technische kennis heeft. Daardoor is er geen 

verzoening mogelijk tussen een traditionele 

samenleving en een technische samenleving. Tradi-

tionele samenlevingen beantwoorden aan een 

houding die heel gewoon was in de geschiedenis en 

die eruit bestaat dat de overwonnene altijd de 

overwinnaar imiteert. Dat wil zeggen dat er 

overwinnaars zijn, niet alleen omdat die de sterkste 

middelen heeft, maar hij heeft een relatie met 

machten die sterker zijn dan de mijne, dus men 

gaat meer in die macht geloven dan in die ik had. 

 Het is erg vreemd, niemand heeft dat zo opge-

merkt, maar na de ontploffing van de atoombom op 

Hiroshima, werd er plechtig verklaard dat de keizer 

God dus niet is. Het is niet mogelijk, want het was 

niet hij die het machtigste middel had, dus is hij 

God niet. Dat is een ongehoorde verwoesting van 

een samenleving, de omverwerping van God. De 

techniek onttroont alle goden. 

 

Waarom hebben alle landen geen andere keus dan 

de technische weg te volgen? 

 

Omdat, hier komen we op een groot probleem, 

waar we nog op terug zullen komen, omdat men 

moet accepteren anders te leven dan de anderen. 

Dat wil zeggen dat men bijvoorbeeld moet 

accepteren niet zo rijk te zijn als de anderen, dat 

men niet zoveel verbruikt als de anderen, om niet 

over even efficiënte middelen te beschikken als de 

anderen. En het is zeer schokkend als we begrijpen 

wat de ellende van die Afrikaanse volken is. 

 Toen de grote hongersnood in de Sahel 

plaatsvond, heeft mijn vrouw de eerste beweging 

van SOS-Sahel opgericht, om de Sahel-volken te 

helpen. Men heeft geld bijeengebracht. Ik had 

studenten uit die landen en die zeiden: stuur het 

geld vooral niet naar de regering. Dus via deze 

studenten zijn we in contact gekomen met dorpen 

in de Sahel en in deze dorpen waren een paar 

mannen die een beetje Frans spraken en via de 

studenten waren er contacten mogelijk. Wij 

hadden, wij met ons geld, het idee om belangrijke 

dingen te doen, zoals grote putten te slaan met 

gemotoriseerde pompen etc. En ze antwoorden ons, 

‘nee, dat is het helemaal niet, wij hebben geen 

behoefte aan een grote put, want dan moeten de 

kudden van 20, 30 kilometer komen om bij de put 

te komen, er moeten veel kleine putten komen, het 

water komt niet van erg diep, het is niet nodig om 

tot 30 meter te gaan, 5, 6 meter.’ Wij antwoordden, 

‘maar waarom doen jullie dat dan niet zelf?’ Ze 

zeiden ons, ‘daar hebben we schoppen voor nodig, 

daar zijn houwelen voor nodig, die hebben we niet’. 

Wij waren stomverbaasd bij het idee dat er 

Afrikaanse dorpen bestonden waar zelfs geen 

scheppen waren, zelfs geen houwelen waren, dus 

wij hebben hier schoppen en houwelen gekocht om 

ze daarheen te sturen. En daarna was er nog geld 

over, en wij vroegen hen wat er mee moest 

gebeuren en zij zeiden, we zouden bakstenen willen 

hebben en verder traliewerk om kippen te houden, 

omdat de gieren de kippen opeten, we kunnen geen 

kippen houden, tenzij we een goed kippenhok 

hebben. Wij waren stomverbaasd over zulke 

eenvoudige verlangens. 

 Men moet de Afrikaanse volken – het zijn die 

welke ik ken – helpen op het niveau waar ze zich 

bevinden. Men moet geen grote projecten opzetten 

van geleerde technici. Dat is het belangrijkste, het te 

plaatsen waar zij zich bevinden. Je moet buiten de 

regeringen om werken. Dat is moeilijk. Ik heb een 

student gehad die tot gevangenisstraf was veroor-

deeld omdat hij dat had gedaan toen hij weer thuis-

kwam. 

 



18 

 

Kunt u uitleggen dat volgens u het conflict tussen 

aan de ene kant de absolute rationaliteit van het 

technisch universum en aan de andere kant dat 

wat tot nu toe het wezen van de mens uitmaakte, 

het enige werkelijke filosofische probleem is? 

 

Ja, we moeten eerst weten waar we het over hebben 

als we over filosofie praten, omdat als het om het 

zoeken naar wijsheid gaat ben ik het er mee eens, 

het is een essentieel probleem bij het zoeken naar 

wijsheid. Als het echter om het onderzoek naar de 

zin gaat, de zin van het leven met de twee 

betekenissen die dat in het Frans heeft; dat wil 

zeggen de waarde van het leven en verder de rich-

ting die de zin aan een bepaalde weg heeft gegeven 

– dat is ook een filosofisch probleem. Maar als men 

filosofie op de gebruikelijke universitaire manier 

begrijpt, dat wil zeggen een rationeel discours, 

zuiver intellectueel, een discussie over ideeën, dan 

denk ik niet dat de techniek een filosofisch 

probleem is. Want het grote probleem dat aan de 

techniek kleeft is juist de betekenis. Heeft het leven 

een zin of niet? Vernietigt de techniek de zin of 

geeft ze een zin? Dat is een echte, fundamentele 

filosofische vraag. 

 Ik geloof dat men erop kan antwoorden door een 

deel van de moderne kunst te beschouwen. In de 

moderne kunst, die de wereld pretendeert uit te 

drukken waarin wij leven, die de technische wereld 

pretendeert uit te drukken. Een mooi voorbeeld is 

het cultuurpaleis in Parijs wat men het Centre 

Beaubourg noemt. Wie onder jullie Parijs gaat 

bezoeken kan constateren dat Beaubourg gebouwd 

is als een fabriek. Heeft die kunst nog dezelfde 

functie die de kunst in een traditionele samenleving 

had? Dat is de vraag. In de huidige samenleving 

hebben we een kunst bereikt die absurd is. In 

Frankrijk heb je het theater van het absurde gehad, 

dat met Camus begonnen is. Het was een theater 

dat erop gericht was aan te tonen dat het leven 

absurd was. En vandaar is men gekomen op het 

absurde theater, dat wil zeggen wat er in een scène 

geplaatst werd in het theater, dat was absurd, het 

wilde niets zeggen. Het deed een beetje denken aan 

een stroming in de poëzie die men dadaïsme 

noemde, waar het simpelweg ging om het formu-

leren van lettergrepen: ba ee uf uu, dat was een 

gedicht. 

 

 We hebben het hier over kunst, over de 

verschijning van een fundamentele filosofische 

vraag die de techniek opgeworpen heeft. Die is zelfs 

tot doctrine verheven. De doctrine van die kunst, 

die geen betekenis meer had. Dat was in Frankrijk 

de doctrine van de nouveau roman. De nouveau 

roman is erg interessant want er zijn geen perso-

nages meer, er is geen onderwerp meer, men vertelt 

geen verhaal meer, er zijn geen helden meer, er zijn 

geen schrijvers meer, de schrijver zelf verdwijnt. 

Een moderne romanschrijver heeft gepresteerd om 

te zeggen: ‘Wanneer een roman geschreven wordt, 

ben ik het niet die de roman schrijft, het is mijn pen 

die zin heeft om te schrijven.’ 

 Er heeft een belangrijk conflict bestaan tussen 

Sartre – ik ben het zelden eens met Sartre maar 

hierover ben ik het wel met hem eens – tussen 

Sartre en de doctrine van de nouveau roman. Want 

Sartre heeft gezegd: ‘Men schrijft omdat er iets te 

zeggen valt.’ En in de nouveau roman zegt men 

helemaal niets. Men schrijft omdat men schrijft. Er 

is niets om te zeggen. Dus is er geen betekenis meer, 

er is geen object meer, er is geen subject meer, er is 

niets meer. Er zijn woorden, woorden die op elkaar 

volgen en men moet niet proberen wat dan ook te 

begrijpen. Zo is het. 

 Dus ik geloof dat we hier een aanzienlijke 

invloed zien van de techniek op een van de 

elementen, die essentieel voor de mens is: de 

artistieke expressie. En hier kom ik op de filosofie 

terug, want als hetgeen er geschreven wordt geen 

betekenis meer heeft, dan is er ook geen filosofie 

meer. Daarom zien we hier iets van de techniek dat 

erg belangrijk is. De techniek heeft geen andere 

betekenis dan zichzelf. En dat is uiteindelijk wat de 

nouveau roman wilde zeggen: de nouveau roman 

heeft geen andere betekenis dan de woorden die 

zijn geschreven. Dat leidt ertoe dat de enige 

belangrijke handelende persoon in de roman de 

drukker was. Het was de drukker! Hij drukte de 

woorden, dat wil zeggen hij voerde de technische 

operatie uit. 

 Wij moeten ons nu afvragen of er een mogelijke 

betekenis is, maar het zoeken naar betekenis kan 

geen zuiver intellectuele zaak zijn. Het zoeken naar 

zin impliceert het radicaal ter discussie stellen van 

het moderne leven. Om betekenis terug te vinden, 

moet men datgene ter discussie stellen wat geen 

betekenis heeft. Wij worden omringd door objecten 



19 

 

die actief zijn en efficiënt, maar die geen betekenis 

hebben. Zoals een kunstwerk betekenis heeft, of 

meerdere betekenissen, of bij mij een gevoel, een 

emotie teweegbrengt die zin aan mijn leven geeft, 

zo heeft het technische product dat niet. 

 Aan de andere kant hebben wij de plicht om 

fundamentele waarheden terug te vinden die door 

de techniek verdwijnen, of belangrijke, essentiële 

waarden, opdat de mens ontdekt dat het leven de 

moeite waard is geleefd te worden. 

 Het probleem is niet meer zozeer een filosofisch 

probleem, maar het wordt een moreel probleem (ik 

prefereer de term ethisch) en een theologisch 

probleem, in de werkelijke zin, dat wil zeggen: een 

waar woord. Het gaat erom een ‘logos’ te vinden, 

een woord dat waar is, hetgeen door de techniek 

verdwijnt. Daarom beschouw ik de vraag over het 

conflict tussen het levend wezen en de technische 

wereld als een absoluut fundamentele kwestie, op 

voorwaarde dat men in acht neemt dat het niet de 

hele filosofie is die zich voor die vraag interesseert. 

 

Wat gebeurt er als de mens de diepste motivatie 

voor zijn leven verliest? 

 

Wanneer de mens de diepste motivatie van zijn 

leven verliest, dan kunnen er twee dingen gebeuren. 

Hij accepteert zelden dat dat waar is, dat het zo is. 

En in dat geval komt hij in de verleiding zelfmoord 

te plegen, of hij probeert te vluchten in het amuse-

ment (daar hebben we het over gehad) of hij raakt 

gedeprimeerd en gaat middelen innemen. Wanneer 

de mens zich daarvan bewust wordt, leidt hij het 

leven van de meerderheid van de westerse bevol-

king. Zij zijn zeer gedeprimeerd en ontmoedigd, 

dus geven zij er de voorkeur aan de dingen niet 

onder ogen te zien, de vragen niet onder ogen te 

zien en zij gaan door, men gaat steeds sneller. Men 

weet niet waar men heen gaat, als men maar snel is. 

Waarom gelooft u dat de jongeren toch door willen 

gaan? 

 

Ik geloof dat de mens ondanks alles erg beïnvloed 

blijft door wat de mensheid al sinds 500.000 jaar is 

geweest. Men kan dat niet zomaar plotseling 

onderdrukken. De jongeren hebben behoefte aan 

een ontmoeting, aan vriendschappen, aan plezier, 

aan spelen, maar de spelen die de techniek hen 

aanbiedt interesseren hen niet. Ik heb dat goed 

gezien bij mijn kleinkinderen. Men koopt allerlei 

elektronisch speelgoed voor ze. Ze spelen er een of 

twee dagen mee, en daarna laten ze het liggen, het is 

dan niet meer interessant. Een kind zal zich veel 

meer vermaken met een stuk hout waarmee zijn 

fantasie een heel universum kan scheppen, dan met 

erg gecompliceerde spelletjes die niet aan zijn fanta-

sie beantwoorden, aan zijn verlangen om te 

ontsnappen. 

 Aan de andere kant krijgen de jongeren grote 

moeilijkheden als gevolg van hun vorming, in de 

mate waarin het onderwijs een heel stuk achterwege 

laat van hun wensen. Ze worden gevormd om een 

klein deeltje in het netwerk van de techniek in te 

vullen, maar daar kan een menselijk leven zich tot 

nog toe niet mee tevreden stellen. Dus plotseling 

ontstaan die revoltes waar ik het al over heb gehad. 

 

Waarom zijn de moderne filosofen niet in staat om 

met een kritische geest over de actuele problemen 

na te denken? 

 

Ten eerste omdat de moderne filosofen beïnvloed 

zijn door de filosofische traditie. Als men probeert 

na te denken over de wereld waarin men leeft op 

grond van Aristoteles of Plato, dan begrijpt men er 

niets van. Dan beoefent men een filosofie die vanuit 

intellectueel oogpunt interessant is maar met niets 

in het huidige leven correspondeert. En deze 

filosofen zijn in het algemeen stekeblind tegenover 

de realiteit om hen heen. Voor mij was de grote 

ontdekking bijvoorbeeld het feit dat ik in 1934 

hoorde dat Heidegger een nazi was. Voor mij was 

de vraag: als Heidegger niet in staat is van zo’n 

enorme kwestie als het nazisme te zien wat er aan 

de hand was, als Heidegger niet begrijpt wie Hitler 

is, als hij niet in staat is het werkelijke discours van 

Hitler te begrijpen, waarom zou ik dan vertrouwen 

stellen in de filosofie van Heidegger, een zeer 

geleerd man, die het over ‘het bestaan’ en ‘het zijn’ 

heeft, dingen die ik niet kan verifiëren. Waarom 

zou ik hem vertrouwen? Ik kan hem vertrouwen 

over de gebieden waar ik iets van af weet. Dus ik 

heb geen enkele reden mijn vertrouwen in 

Heidegger te stellen wanneer hij spreekt van zijn 

verheven filosofie. En dat is hetzelfde met Sartre, 

waarom zou ik zijn boek L’etre et le neant (‘Het zijn 

en het niets’) serieus lezen als Sartre elke keer als hij 

politieke problemen tegen komt, of als hij de 



20 

 

technische samenleving ontmoet, zich heeft vergist. 

Dan zeg ik: als hij zich vergist over zulke heldere, 

zulke duidelijke kwesties, waarom zou ik dan 

geloven wat hij me vertelt over dingen die ik 

helemaal niet kan controleren? 

 

Kunt u uitleggen waarom u de mensen die pleiten 

voor een betere aanpassing aan de techniek 

beschouwt als de doodgravers van de menselijke 

soort? 

 

We hebben het al gehad over de menstechnieken, 

en deze menstechnieken – reclame, propaganda, 

etc. – hebben altijd als doel om het technisch 

universum waarin wij ons bevinden acceptabel te 

maken, aangenaam. Ze laten aan iedereen zien dat 

we in die richting moeten gaan omdat dat de beste 

is. En het zijn de doodgravers van de menselijke 

soort, omdat alles wat tot nu toe de kwaliteit en de 

realiteit van de mens uitmaakte verlaten moet 

worden, om hun weg te accepteren. Ik heb het net 

uitgelegd in relatie met de kunst. De kunst wordt 

iets dat geen betekenis meer heeft. En op dezelfde 

manier rijst het probleem dat het moeilijk is om in 

een zuiver technisch universum te leven. Zij die 

proberen om dat te verbeteren, en zeggen dat het 

niet zo moeilijk is: ‘er zullen makkelijkere stoelen 

gemaakt worden, men zal betere voeding geven’. 

Dat zal allemaal erg aangenaam zijn ja, maar ik kom 

steeds terug op mijn vraag: wat is de prijs die er 

moet worden betaald? En de prijs die we moeten 

betalen is in de praktijk erg hoog. Het impliceert 

bijvoorbeeld het afstand doen van wat de mens tot 

nu toe beschouwde als wijsheid. Wijsheid ontstaat 

niet door intellectuele reflectie, maar het is een 

langzaam doorgeven van generatie op generatie, 

een opeenhoping van ervaringen en het is een 

relatie met het natuurlijk milieu. De natuur heeft 

ons modellen om te leven gegeven. Dat moeten we 

dus allemaal achterlaten. Als men in een technisch 

universum leeft, houdt men op de traditionele 

menselijke wijsheid serieus te nemen. 

 Op dezelfde manier dwingt de techniek ons 

steeds sneller te gaan en ze vervangt reflectie door 

reflex. Ik verontschuldig mij voor het Franse 

woordenspelletje: de reflectie is het feit dat als ik 

iets ervaar, ik nadenk over die ervaring en het reflex 

is onmiddellijk te weten wat te doen in een bepaalde 

omstandigheid zonder na te denken. Dus de 

techniek eist dat de mens niet nadenkt. 

 Ik zou zeggen dat wat mij superieur maakt ten 

aanzien van het gebied van de techniek juist mijn 

vermogen tot nadenken is. Als ik een film of 

voorstelling op tv zie, dan ben ik als iedereen. Dat 

wil zeggen, ik ben een goede kijker, ik lach wanneer 

je moet lachen, ik huil wanneer ik moet huilen, ik 

doe als iedereen. Maar daarna denk ik na en vraag 

me af: waarom heb ik gelachen, waarom heb ik 

gehuild, waarom heeft de schrijver er dit en dat in 

gestopt, welke invloed heeft dat op mijn overtuiging 

gehad etc. En dat doet het publiek in het algemeen 

niet. Dat is de reflectie. Maar als men gaat 

nadenken in een auto die 160 kilometer per uur 

gaat, dan krijgt men een ongeluk, dan moet men 

reflexen hebben. 

 Alles wat de techniek vraagt is nu juist om niet 

na te denken maar om reflexen te hebben. Maar de 

mens heeft altijd nagedacht. Degene die men de 

primitieve mens, de wilde, noemt, heeft in zijn 

relatie met de natuur nagedacht over wat hij had 

meegemaakt en ontmoette. 

 En zij die ons aan de wereld van de techniek 

willen aanpassen zonder te lijden, zijn ook de 

doodgravers van het menselijke soort, in de mate 

waarin de techniek leidt, of men het nu wil of niet –

en hoe men er ook over geredetwist heeft – tot 

massificatie. Dat wil zeggen de techniek produceert 

massaproducten, deze producten moeten op grote 

schaal geconsumeerd worden, men moet in de 

massa leven en daarom onderdrukt men alles wat 

de vooruitgang van de mens gedurende 300.000 jaar 

uitmaakte, en dat was moeilijk. 

 In het begin leek het alsof de mens als groep een 

blok vormde, als een mier in een mierenhoop. Men 

beschouwt dat wat de mens gemaakt heeft, en wat 

de menselijke geschiedenis uitgemaakt heeft, het 

feit geweest is dat stap voor stap een mens zich van 

de mierenhoop losmaakte en is begonnen een 

subject te zijn en zelf zijn beslissingen te nemen en 

niet alleen de groep. En nu met de massificatie van 

de samenleving bestaat er de tendens om deze 

beweging te breken. Iedereen moet zich gedragen 

zoals iedereen, anders werkt het niet meer. En men 

weet heel goed dat in bepaalde science fiction- 

romans de held plotseling bewust wordt dat hij 

anders is dan de anderen. Dit eenvoudige feit dat 

een mens ophoudt zoals de anderen te zijn, gaat de 

ontwikkeling van de techniek tegenhouden. 



21 

 

Daarom, nu men ons probeert te overtuigen dat de 

techniek niet gevaarlijk is, terwijl men ons probeert 

te doen leven in een cocon, in een aangename 

omgeving, zodat wij de techniek kunnen 

accepteren, dat is een totale vernietiging van wat de 

mensheid heeft geprobeerd te doen. En men 

probeert ook, en daarmee zal ik eindigen, het 

denken van de individuele mens te vervangen door 

een manier van redeneren die helemaal 

wetenschappelijk is. Dat wil zeggen, de mens is 

altijd op zoek geweest naar de waarheid. Er zijn veel 

wegen om bij de waarheid te komen. Maar wij 

hebben gezegd er is maar één waarheid en dat is de 

wetenschappelijke waarheid. En we hebben al het 

andere zoeken geannuleerd, of het nu de filosofi-

sche reflectie is, of de theologische reflectie, alle 

onderzoeken van de menselijke intelligentie om 

richting de waarheid te gaan, door te zeggen: er is 

maar één waarheid en dat is de wetenschap. We zijn 

bij de doodgravers aangeland op het moment dat 

men sinds een eeuw alle generaties heeft opgevoed 

om te geloven in wetenschappelijke waarheid en nu 

zeggen de beste wetenschappers ons dat het mis-

schien niet allemaal zo waar is als men vroeger zei. 

En ik geloof dat een hoop die we kunnen hebben 

ligt in de verandering van sommige wetenschap-

pers, die ontdekken dat de wetenschap niet de 

waarheid is. Ik denk aan die wiskundige, de 

Nederlander Groetenduijk, die een zeer groot 

wiskundige is, waar ik erg op gesteld ben, maar die 

onverdraaglijk was, omdat hij zijn geleerde college 

over wiskunde gaf en na het college aan zijn 

studenten uitlegde dat het erg gevaarlijk was, dat de 

wiskunde niet onschuldig is, dat de wiskunde niet 

zuiver is, en dat men de waarheid er niet in kon 

vinden. 

 Net zoiets: we hebben in Frankrijk een fysicus, 

Despagna, die een groot fysicus is en die bezig is te 

ontdekken dat de fysica ons de waarheid niet 

schenkt. Dat men nooit de waarheid zal vinden 

door de fysica. En hij doet ontdekkingen die tegelij-

kertijd erg eenvoudig zijn en bekend, waaruit hij 

alle consequenties trekt. Hij zegt bijvoorbeeld dat 

we nooit een chemisch fenomeen of fysisch kunnen 

kennen, omdat het voldoende is dat er een 

toeschouwer is om het fenomeen te veranderen. 

Dus zullen we nooit het fenomeen zelf kennen. Het 

fenomeen bestaat zonder toeschouwer, maar met 

een toeschouwer is het niet langer hetzelfde. Dus we 

hebben wetenschappers die ons zeggen: let op, het 

is niet per se de waarheid. Lun do (?) die Amerikaan 

is, heeft het uitstekend geformuleerd. Hij zegt: sinds 

Einstein weet men dat de fysica van Newton niet 

klopt, zij klopt alleen vanuit het oogpunt van de 

techniek. Het is erg belangrijk om je rekenschap te 

geven dat we een technisch universum creëren op 

verkeerde fundamenten. En nu komt men er op zijn 

beurt achter dat de fysica van Einstein misschien 

niet zo waar is als men lange tijd heeft geloofd. 

Daarom is het trachten de mens aan te techniek aan 

te passen hetzelfde als het vernietigen van wat de 

essentie van de mens was. 

 

Waarom denkt u dat het juist links is die voor een 

betere aanpassing en een technische groei pleit? 

 

Maar begrijpt u, links baseert haar denken op 

ideeën uit de vorige eeuw. Ze lopen een eeuw 

achter: heel links, of het nu communisten of 

socialisten zijn, ze denken met een eeuw achter-

stand. Dus hebben ze het nog steeds over de ideeën 

van de vooruitgang. 

 Als in Frankrijk onze minister verklaart dat alle 

jongeren VWO zouden moeten doen, dat 80 

procent VWO moet doen, dan is dat absurd, waar 

dient dat toe? We hebben nu een links... er zijn twee 

mogelijkheden, of we hebben een links dat met een 

eeuw achterstand denkt of een rechts dat helemaal 

niet nadenkt. Ik ben absoluut tegen het politieke 

universum, want ik geloof dat zij helemaal niets 

begrijpen van de moderne vragen. 

 

Waarin is de techniek de vijand van de menselijke 

vrijheid? 

 

We moeten eerst weten waarover men praat als 

men het over vrijheid heeft. Alles kunnen doen, is 

dat vrijheid? Nee, het is geen vrijheid om het-

maakt-niet-uit-wat te doen. In wezen, ik zal de 

Bijbel als uitgangspunt nemen. Toen het 

Hebreeuwse volk slaaf was in Egypte. Het is 

interessant: het woord Egypte is in het Hebreeuws 

Mitzrayim, en dat betekent in het Hebreeuws de 

dubbele angst. De angst om te sterven en de angst 

om te leven. God bevrijdt zijn volk van het slavernij 

en bevrijdt zijn volk van de angst. Door dit feit zijn 

ze vrij, maar waar? In de woestijn. Dus de vrijheid is 

niet grappig, is niet makkelijk. En als de Hebreeërs 



22 

 

in de woestijn zijn, zijn ze niet tevreden. Ze zeggen 

vaak: we waren beter af in Egypte, we hadden wat te 

eten, we hadden te drinken, we wisten wat te doen 

en nu in de woestijn, zijn we vrij. Maar dat wil 

bijvoorbeeld ook zeggen dat men de richting waar-

heen men gaat moet kiezen. Men is verplicht om 

verantwoordelijkheid te nemen. Dus vrijheid is 

helemaal niet makkelijk. 

 Een van de illusies die de doodgravers waar we 

het net over hadden proberen te ontwikkelen bij de 

moderne mens is hem te doen geloven dat de 

techniek hem vrijer maakt. Als je een heel stel 

technische hulpmiddelen gebruikt, ben je vrijer. 

Vrij van wat? Ah, je bent vrij om lekkere dingen te 

eten. Dat is waar – als je geld hebt. Je bent vrij om 

een auto te hebben die je in staat stelt om te reizen. 

Je bent vrij om naar de andere kant van de wereld te 

gaan, om Tahiti te bezoeken. Zie je, de techniek 

staat je toe vrij te zijn. Je ziet beelden die van de hele 

wereld komen, dat is prachtig. Dus je hebt een vrij 

universum voor je. 

 Ik denk aan een klein voorbeeld: de auto. Als de 

vakantie uitbreekt beslissen drie miljoen 

Parijzenaars ieder voor zich vrijelijk om in hun auto 

te stappen om naar de Middellandse Zee te gaan. 

Drie miljoen mensen die in vrijheid beslissen om 

hetzelfde te doen! Dus ik vraag me af of de auto 

werkelijk een middel tot bevrijding is. Ze hebben 

geen seconde nagedacht of ze soms op een rigou-

reuze wijze door het technisch apparaat 

gedetermineerd zijn, over het soort leven dat ze 

leiden en dat ze een absoluut coherente massa zijn. 

 Hetzelfde als ik mijn tv-apparaat bekijk, dan ben 

ik alleen. Maar ik ben helemaal niet alleen, er zijn 

nog drie miljoen, vier miljoen die dezelfde beelden 

bekijken, die dezelfde impressie zullen krijgen. 

Daarom heb ik geen enkele vrijheid. En nog minder 

vrijheid, bijvoorbeeld ik ga terug naar de televisie, 

plotseling verdwijnen bepaalde tv-uitzendingen, 

waarom? Eenvoudigweg omdat, er is een paar 

maanden geleden een goed boek verschenen dat 

heette: ‘De dictatuur van de kijkdichtheid’. Een 

uitzending die geen goede kijkdichtheid heeft 

verdwijnt. Dus ik ben helemaal niet vrij om te 

kiezen, maar de voorstellingen die ik wil worden me 

op een rigoureuze manier gedicteerd door het 

publiek, door de kijkdichtheid. Dus ik moet een 

miljoen zijn. Zonder dat tel ik niet mee, als ik geen 

miljoen ben. Dus zo is er geen enkele vorm van 

vrijheid en de vrijheden die de techniek me geeft, 

zijn altijd bijzonder oppervlakkige vrijheden. 

 En wat meer is, de techniek zelf is steeds 

veeleisender. Ze eist van de mens steeds meer 

opofferingen. We hadden het net over 

menstechnieken die de mens aan de techniek 

moeten aanpassen, omdat de mens nooit helemaal 

zo is dat de techniek goed loopt. Maar we worden 

nu voor beslissingen gesteld, waar de techniek ons 

voor plaatst, bijvoorbeeld de oriëntatie op 

beroepen. Er zijn beroepen die verdwijnen en 

andere die men verplicht is te nemen. De techniek 

maakt zich exclusief ten opzichte van andere 

technieken. En dat is een probleem dat erg ver reikt, 

want we leven in een wereld van concurrentie en 

men is verplicht om de meest efficiënte techniek te 

kiezen, de anderen worden terzijde geschoven. Het 

is een drama voor de Franse boeren, ze moeten 

bepaalde technieken toepassen die het snelste 

resultaat geven en die de goedkoopst mogelijke 

producten geven. En als je probeert kwaliteit, een 

waarde probeert te produceren... vanuit het 

gezichtspunt van de concurrentie betekent dat niets. 

En daarom elimineert de techniek de andere 

mogelijke technieken, die kwalitatief een grotere 

waarde kunnen hebben, maar die uit het 

gezichtspunt van de concurrentie niet zo efficiënt 

zijn. Dat is een buitengewone beperking van de 

menselijke vrijheid. 

 We hebben het al gehad over de eliminatie van 

culturen, van de Afrikaanse culturen bijvoorbeeld, 

door de invloed van de techniek. De techniek is 

intolerant, dat wil zeggen het tolereert niets anders 

dan zichzelf. Dus alles wat de mythe was, de 

wijsheid etc. wordt geëlimineerd. Hoe kan men 

onder die omstandigheden denken dat de techniek 

de vrijheid ontwikkelt? Ze onderdrukt al deze 

vrijheden. Van de veelvoud van culturen die de 

mens duizenden jaren lang heeft ontwikkeld zal er 

maar één overblijven, en dat is de technische 

cultuur. 

 Ik zal nu eindigen over deze destructie van de 

menselijke vrijheid met een constatering die zeer 

ernstig is: de techniek verdraagt niet dat men haar 

beoordeelt. Dat wil zeggen de technici verdragen 

niet dat men een ethisch oordeel geeft over waar zij 

mee bezig zijn. En toch, het hebben van ethische 

oordelen, morele oordelen, spirituele oordelen, dat 

was de hoogste vrijheid van de mens. Dus ik ben 



23 

 

beroofd van mijn hoogste vrijheid. Dat wil zeggen 

ik kan alles wat ik wil over de techniek zeggen, maar 

dat zal de technici worst wezen. Ze zullen niets 

veranderen aan wat ze bezig zijn te doen, aan wat ze 

besloten hebben te doen, en waartoe ze geconditio-

neerd zijn te doen. Want de technicus is niet vrij; 

hij is geconditioneerd. Hij is geconditioneerd door 

zijn scholing, door de praktijk die hij erop nahoudt 

en het doel wat hij wil bereiken. Hij is helemaal niet 

vrij in de uitoefening van de techniek, hij doet wat 

de techniek eist. Daarom denk ik dat er een totaal 

conflict is tussen de vrijheid en de techniek. 

 

Kunt u uitleggen wat u bedoelt met de omkering 

van de noodzaak en vrijheid? 

 

Ik zou niet willen dat mijn discours te pessimistisch 

en gesloten zou zijn. Ik zou willen uitleggen dat de 

mens nog steeds, een beetje, nog een mens is. Met 

nog steeds menselijke behoeften, en nog steeds in 

staat tot liefde, tot medeleven, nog steeds in staat tot 

vriendschap. Deze mens zal zich wel of niet bewust 

worden van deze bepaaldheid door de techniek, van 

deze onderdrukking, van de verplichtingen waaraan 

hij wordt onderworpen, van deze conditionering 

door de techniek. Als hij zich daar bewust van 

wordt, dan begint voor hem de vrijheid. Want 

wanneer wij ons bewust worden van wat ons 

determineert, stellen wij de grootste daad van 

vrijheid. Anders gezegd, het is niet het op goed 

geluk ergens heenlopen wat een vrije handeling is, 

maar het is me er rekenschap van geven dat ik 

gedetermineerd ben. En als ik weet dat ik gede-

termineerd ben, handel ik vrij. 

 Ik citeer een marxistische auteur: Bernstein, die 

dat op een bewonderenswaardige manier heeft 

uitgelegd: vanaf het moment dat men begrepen 

heeft dat de kapitalistische economie het gehele 

menselijke leven determineert, dan ben ik al uit de 

kapitalistische economie gestapt aangezien ik haar 

beoordeel. Aangezien ik haar kan beoordelen, 

aangezien ik kan zien hoe het is, daardoor ben ik 

sterker dan haar. En voor het technisch systeem 

geldt precies hetzelfde. Vanaf het moment dat ik in 

staat ben om het te analyseren, net zoals ik een kei 

zou analyseren, of ieder andere object, dat ik het 

kan analyseren, dat ik zijn oriëntaties kan 

doorgronden, vanaf het moment dat ik mij los kan 

maken van het technisch systeem en de ketenen kan 

demonteren, daar begint mijn vrijheid. Maar ik 

weet ook dat ik gedetermineerd ben door het tech-

nisch systeem. Het geeft dus niet om te zeggen: ik 

ben een sterk persoon, het technisch systeem heeft 

geen greep op mij. Natuurlijk heeft het technisch 

systeem alle greep op mij, ik besef het goed. Het 

simpele feit dat ik de telefoon gebruik, ik gebruik de 

hele tijd technische objecten. Maar ik weet wat ik 

doe, en ik ben in staat om dat of dat gebruik te ver-

minderen. Ik ben in staat om wat een school van 

vrienden van mij, die men vóór 1968 de Situatio-

nisten noemde – in Nederland had je de Provo, dat 

was hetzelfde – zij waren goed in staat het als object 

te zien, dat wil zeggen de techniek is niet meer dan 

een object voor mij. Ik weet dat het een invloed op 

me heeft, maar ik weet ook dat ik een subject 

tegenover haar blijf. 

 

Kunt u het proces beschrijven voordat de techniek 

verscheen als bevrijdende kracht voor de mens? 

 

Daar komen we terug op een kwestie die erg 

belangrijk is geweest. De techniek was een middel 

tot bevrijding van de mens, zolang het om 

technieken ging die los van elkaar stonden en elk op 

een bepaald doel gericht en zonder te behoren aan 

een technisch systeem. Vanaf het moment dat het 

technisch systeem zich als een geheel heeft 

georganiseerd, dat wil zeggen dat iedere techniek 

effecten had die in alle richtingen gingen en iedere 

techniek afhankelijk werd van alle technieken, vanaf 

dat moment had de mens geen plaats meer. Hij was 

niet meer in staat een geheel dat voor hem te com-

plex en te gecompliceerd was geworden te 

beheersen. 

 

Waarom is de vrijheid verschrikkelijk? Waarom is 

de vrijheid moeilijk om te leven? 

 

De vrijheid is moeilijk om mee te leven omdat ze 

ten eerste vereist dat ik zelf mijn keuze bepaal voor 

mijn beroep en verder een individuele en 

persoonlijke vrijheid moet zien te vinden, waarin ik 

niet aan collectieve bewegingen kan deelnemen, 

waar ik moet proberen voor mezelf te denken. 

Daarom is het moeilijk, het kost veel tijd. Vrijheid is 

vervelend, want het kost tijd. 

 Ik kan me bijvoorbeeld geen mening vormen 

over een politieke kwestie als ik maar één krant lees. 



24 

 

Ik moet talrijke informatiebronnen hebben. Ik 

maak dan een synthese van deze verschillende 

informatie en ik zal een aannemelijk idee krijgen 

van wat er aan de hand is. Een andere moeilijkheid 

is dat ik het bijna altijd oneens zal zijn met de 

anderen. Als ik tegen iemand, die gelooft wat er in 

de krant staat, zeg dat het niet zo simpel is, dan zal 

hij daar onmiddellijk tegen in het geweer komen. 

Wij ontvangen zoveel informatie, ik kan me niet, als 

ik vrij ben, over alles correct informeren. Dus ik 

moet kiezen – dat onderwerp is het waard om tijd 

aan te besteden; dat zal ik zoveel mogelijk 

bestuderen om de grootste waarheid erover te 

weten te komen. Maar ik zal veel andere dingen 

laten liggen. Jammer dan. Ik kan niet alles 

absorberen. Dat is al één van de moeilijkheden. 

Moeilijkheden die men zal ondervinden. Ik zei dat 

ik het oneens was met de mensen om me heen. Men 

zal vinden dat ik een, wat men in Frankrijk een 

buitenbeentje noemt, ben. 

 Het is ook moeilijk om met vrijheid te leven 

omdat ze verantwoordelijkheid inhoudt. Als ik een 

onvrij mens ben, dan zijn het de dingen die voor 

mij beslissen. Dan is het de superieur in de hiërar-

chie, het is... We hebben dit op buitengewone wijze 

gezien tijdens de Neurenberg-processen. Het was 

het excuus van alle nazi’s: ik heb een bevel 

opgevolgd. Ik ben niet verantwoordelijk, ik heb een 

bevel ontvangen. Een vrij mens is iemand die er 

geen genoegen mee neemt een bevel te ontvangen, 

maar die dat bevel gaat evalueren: is het de moeite 

dat ik daaraan gehoorzaam of niet? Begrijpt u, dat 

stuurt meteen de organisatie in de war. Als een 

functionaris gaat nadenken over wat men van hem 

vraagt dan weerhoudt hij zijn dienst van een goede 

functionering. Want in plaats van een machine te 

zijn die precies doet wat een superieur hem 

opdraagt, zegt hij, ‘nee, dat gaat zo niet, ik weiger 

om dat te doen’. Dus men moet accepteren verant-

woordelijk te zijn wanneer men een vrij mens is. En 

dat is nooit makkelijk of aangenaam, om verant-

woordelijk te zijn. Om klaar te zijn om op alles wat 

er gebeurt een antwoord te vinden. 

 Het is erg moeilijk om juist in een samenleving 

als de onze verantwoordelijk te zijn. Ik neem een 

eenvoudig voorbeeld. Een stuwdam die doorbreekt; 

wie is daar verantwoordelijk voor? Je heb de 

geologen, die de studie van het terrein hebben 

gemaakt, je hebt de ingenieurs die het profiel van de 

stuwdam hebben gemaakt, je hebt de arbeiders die 

de stuwdam hebben gemaakt, je hebt de regerings-

verantwoordelijken die hebben besloten om de 

stuwdam op die plaats te maken. Wie is verant-

woordelijk? Niemand. Er is nooit een 

verantwoordelijk, nergens. En in de hele technische 

samenleving is dat zo, want de taken zijn allemaal 

zo gespecialiseerd, verdeeld in kleine fracties, dat er 

nooit een verantwoordelijke is. Maar tegelijkertijd is 

er nooit een vrij mens. Ze zitten allemaal opgesloten 

in een klein stukje van het werk en dat is alles. 

 Ik denk aan het verschrikkelijke excuus – voor 

mij was het een van de afschuwelijkste dingen waar 

ik van gehoord heb – de directeur van het Bergen-

Belsen concentratiekamp, tijdens de Neurenberg-

processen, toen het over Auschwitz en Belsen ging, 

vroeg men hem, ‘Maar joegen al die kadavers u dan 

geen angst aan?’ Hij antwoordde: ‘Maar wat wilde 

u, er waren niet genoeg ovens in het crematorium, 

ik kwam er niet aan toe om alle lijken te verbran-

den, dat stelde me voor enorme problemen, wat wilt 

u, ik had geen tijd om te denken aan de mensen die 

doodgingen. Wat mij bezighield waren de 

technische zaken, van de ovens in mijn crematori-

um.’ Dat is een voorbeeld van een totaal onverant-

woordelijk mens, die niets anders dan een techni-

sche taak heeft, en de rest interesseert hem niet. 

 

Waarom denkt u dat de nazi’s ‘Arbeit macht Frei’ 

boven het toegangshek van Auschwitz hadden 

gezet? 

 

Arbeit macht Frei. Ja dat is zeer kenmerkend voor 

onze technische samenleving, om aan de mens de 

illusie te geven dat hij zich zal realiseren in en vrij 

zal worden, door het werk. Dat is erg belangrijk, 

want het is marxistisch. Marx zegt: de mens is mens 

geworden dankzij het werk. En hij is mens 

geworden door de ontwikkeling van het werk. Dus 

het is al werkend dat de mens zich vormt. En 

Voltaire was het daar helemaal mee eens, hij had 

dat al 80 jaar voor Marx gezegd: het is door het 

werk dat de mens gemaakt wordt, dat hij bestaat. 

En hij bestaat hoe? Door vrij te zijn. Alleen, het 

werk dat een olifantenjager in Cambodja doet heeft 

niets te maken met het werk dat de arbeider bij 

Renault moet doen. Er is hier sprake van een 

absolute deformatie van de arbeid. De 

meubelmakers die in de 18de eeuw de stoel 



25 

 

maakten waarin ik zit, dat waren mensen die 

werkten. Maar ze besteedden dagen aan het maken 

van een stoel. En nu heeft de arbeid die door 

tussenkomst van de robot etc. wordt gedaan, niet 

eens een constructieve waarde voor de mens. Ik 

denk hierbij aan een gedachte van de socioloog 

Friedmann, die zei, terwijl hij het had over het 

machinetijdperk: het is erg belangrijk dat de 

moderne arbeider – dat schreef hij in 1940! – de 

moderne arbeider heeft niets gemeen met de 

vroegere arbeider. De vroegere arbeider kende de 

materialen waarmee hij werkte. De moderne 

arbeider heeft geen behoefte meer om de materialen 

te kennen, hij hoeft alleen zijn machine te kennen. 

En nu hoeft hij zelfs zijn machine niet meer te 

kennen. Hij hoeft nu alleen nog maar de schermen 

te kennen waarop de computers hem instructies 

geven. Dat wil zeggen er bestaat geen echt creatief 

werk meer, creatief wat betreft het object en creatief 

van de arbeider. Het werk is totaal van wezen 

veranderd. 

 

Wat is het verschil tussen de vrijheid en de vrije 

tijd? 

 

Over de vrijheid hebben we nu voldoende gepraat. 

De vrijheid draagt altijd fundamentele, essentiële 

elementen van het menselijk leven in zich. De vrije 

tijd. De vrije tijd zou een element van vrijheid 

kunnen zijn. Als ik lopend naar de universiteit ga, 

op een paar kilometer van hier, dan kom ik langs 

dorpen, waar wat men noemt volkstuinen zijn. Het 

zijn kleine huisjes met een tuin er omheen. Ik 

bewonderde altijd hoeveel zorg de arbeiders aan die 

tuinen besteedden. Het was prachtig gecultiveerd, 

net zoals Nederland, het was prachtig gecultiveerd. 

Ze hielden van hun bloemen, ze hielden van de 

dingen die ze zelf hadden doen groeien. Op die 

manier is de vrije tijd iets positiefs. 

 Hier wil ik de naam noemen van iemand die ik 

van fundamenteel belang beschouw: Radovan 

Richta. Jullie kennen hem waarschijnlijk niet, 

Radovan Richta. Radovan Richta is de enige denker 

geweest van de Tsjechische revolutie van 1968. 

Radovan Richta is verdwenen. Dat wil zeggen, 

nadat de Russen de macht hadden heroverd, weten 

we wat er geworden is van de politici die mee 

hadden gedaan in 1968, behalve van één. Radovan 

Richta is totaal verdwenen. 

 Hij heeft twee essentiële werken achtergelaten 

waarin hij de meest solide en serieuze analyse 

maakt van de relatie tussen het marxisme en de 

techniek en hoe de techniek op een menselijke 

manier gebruikt zou kunnen worden, in een 

humaan socialisme. Hij heeft een verbazing-

wekkend economisch werk geschreven. Hij zegt, en 

daarom haal ik hem aan met betrekking tot de vrije 

tijd, ‘Ik heb voldoende vertrouwen in de mens, om 

ervan overtuigd te zijn dat als de mens bevrijd zou 

zijn door hoog ontwikkelde technieken en als hij 

wat tijd voor zichzelf had, hij intelligente middelen 

zou kunnen vinden om zijn leven in te richten.’ En 

Radovan Richta was ervan overtuigd, net als ik met 

mijn volkstuinen gezien heb, dat de mens werkelijk 

de middelen zou vinden om zijn tijd op een 

positieve manier in te vullen. 

 Ik ben ook overtuigd dat de mens de middelen 

zal vinden om zijn tijd positief in te vullen. 

 Ik zal een ander voorbeeld geven, dat jullie 

Nederlanders misschien een beetje raar zullen 

vinden. Voor de oorlog van 1914 was de plek waar 

de Franse arbeiders de revolutie buiten Karl Marx 

(uit)vonden, waar ze het anarchosyndicalisme 

creëerden, wat ook een grote beweging was. Deze 

Franse arbeiders kwamen na het werk bij elkaar in 

het café. En het was in het café dat ze na tien, twaalf 

uur werk de tijd doorbrachten om een bijzondere 

krant te redigeren. Tussen 1900 en 1910 was er een 

buitengewone Franse arbeiderskrant. De arbeiders 

zaten in het café met een behoefte om na te denken. 

Daartoe had men hen niet geconditioneerd, 

niemand had dat voor hen bepaald, het waren zij 

die bij elkaar kwamen om na te denken, en niet om 

door de straat te trekken. 

 Ik ben ervan overtuigd dat de mens nog steeds in 

staat is om zijn vrije tijd zo te gebruiken. Maar 

helaas oriënteren de menstechnieken, de 

beïnvloedingstechnieken waar we het eerder over 

hadden, de mens op een heel ander gebruik van de 

vrije tijd. Neem het vliegtuig naar de Bahamas, en 

daar zult u zien hoe mooi het is, hoe interessant het 

is en hoe amusant etc. Maar dan is de vrije tijd 

volledig vernietigend voor de mens. 

 Daarom zeg ik, het spel is nog niet uitgespeeld, 

er is nog een minuut, we zijn nog niet in het 25ste 

uur. 

 

 



26 

 

Waarom zegt u dat een technische cultuur 

onmogelijk is? 

 

Een technische cultuur is onmogelijk omdat de 

cultuur altijd onverwachte elementen veronderstelt. 

De verschijning van iets nieuws. De techniek 

repeteert tot in het oneindige wat zij is. 

 Dus ik wil niet zeggen dat technische intelligen-

tie niet mogelijk is; ja, er kan een samenleving 

ontstaan waarin heel intelligente mensen zich 

ontwikkelen. Dat is zeker zo, maar intelligent op 

een gegeven manier. 

 En aan de andere kant veronderstelt een cultuur 

de deelname van iedereen. Dat is misschien een 

beslissend element. Dat wil zeggen men kan geen 

cultuur fabriceren in Parijs, die dan vervolgens naar 

alles steden gedistribueerd wordt, zodat het overal 

hetzelfde zal zijn. 

 Er bestond een boerencultuur van elke traditie. 

En wanneer men zegt, zoals men in Frankrijk zegt, 

dat er nooit een boerencultuur heeft bestaan, dat is 

van de gekke. Als ik de dansen zie, de liederen, de 

klederdracht, de feesten: dat is cultuur. 

 Maar nu, in een technische cultuur, is het 

onmogelijk om iets te creëren onafhankelijk van de 

techniek. Ik denk aan iets elementairs. Er bestond 

vroeger een traditie bij de Franse studenten, die 

heette: de dag van de Faluche. La Faluche was een 

studentenmuts. En gedurende twee of drie dagen 

vulden de studenten de straten en deden van alles, 

ze maakten liedjes en een heel spektakel, het was 

amusant en spontaan. Het waren echt zij die het be-

dachten. Nu is dat absoluut verboden, want de dag 

van de Faluche houdt het verkeer op. In de steden 

mag het niet meer. In plaats daarvan organiseert 

men culturele evenementen zoals het festival van 

Avignon, maar dat is in Parijs verzonnen, door 

specialisten. Het is niet het volk dat iets creëert, 

haar eigen cultuur. Men geeft ze er één die helemaal 

af is. En met de techniek kan men niet anders. Dat 

zou een ongelooflijke wanorde opleveren als 

iedereen zelf een element van de cultuur zou 

bedenken, als groepen voldoende nieuw zouden 

zijn. We hadden het over de ecologen, dat was erg 

kenmerkend, want zij hebben ook gedacht aan het 

scheppen van een nieuwe cultuur, en zij zijn 

verslagen. Ze zijn verslagen door de moeilijkheid 

zich te verzetten tegen de eisen van de technische 

samenleving en ook door de moeilijkheid om het 

publiek te laten accepteren wat zij voorstelden. 

Want het publiek is zo gewend aan een zekere 

cultureel, technisch model dat als men daaruit stapt 

het publiek zich verloren voelt. 

 

[Ellul wil terugkomen op de omkering van 

noodzaak en vrijheid:] 

 

Ja, over de omkering van noodzaak en vrijheid is er 

een fundamentele gedachte van Marx die het hele 

perspectief van zijn revolutie verklaart. Marx zegt 

dat het kapitalisme dat zich ontwikkelt de mens niet 

alleen slaaf maakt, maar het menselijke totaal 

vernietigt: zijn cultuur, zijn intelligentie, etc. Maar 

de mens wordt niet zo vernietigd. Dat wil zeggen, 

als men het punt beschouwt waarop de mens zich 

in een totaal inhumane situatie bevindt, dan is hij 

verplicht in opstand te komen en dat te vernietigen 

wat hem in deze onmenselijkheid houdt om de 

menselijkheid te herwinnen. Dat betekent dat het 

proletariaat tegen het kapitalisme in opstand komt 

als ze tot de bodem is gegaan, als het op z’n slechtst 

is. Dan vernietigt hij het kapitalisme, maar op dat 

moment herschept hij het menselijke, het nieuwe 

humane voor de mens. Dat is het schema van het 

denken van Marx en men accepteert deze 

verbazende gedachten van Marx niet en soms 

begrijpt men ze niet, omdat Marx er niet voor 

pleitte dat de situatie verbeterd zou worden. Want 

het verbeteren van de arbeidsomstandigheden 

betekende dat de arbeider nooit de bodem zou 

bereiken, en hij nooit zou reageren. Dat betekende 

dat de revolutie nooit plaats zou vinden. 

 

Op welke manier en in welke mate vernietigt de 

techniek de mens als spiritueel en ethisch wezen? 

 

In de loop van zijn zeer lange geschiedenis, waar we 

al een paar woorden over hebben gezegd, heeft de 

mens zich langzamerhand als subject gevormd. Wat 

wil dat zeggen, subject? Wel, dat hij zijn eigen 

beslissingen neemt uit vrije wil. En dat hij 

anderzijds een bepaald begrip heeft ontwikkeld van 

goed en kwaad. Dat wil zeggen van wat hem in staat 

stelt te leven en van wat het leven vernietigt of 

dreigt te vernietigen. Hij beschouwt zich als subject 

verantwoordelijk, of hij zoekt om zich heen naar 

een verantwoordelijke. Een subject – en dat is het 

vervolg op wat we over vrijheid zeiden – is iemand 



27 

 

die de vrijheid wil veroveren. Want men moet altijd 

beseffen dat vrijheid nooit een situatie is, het is 

nooit iets wat men krijgt, wat voor eens en altijd 

klaar is. De vrijheid wordt bijvoorbeeld niet door 

een regering gegeven, maar het is de mens als 

subject die zijn vrijheid verovert. 

 Met de technische wereld bevinden wij ons in 

een situatie die deze situatie van subject compleet 

verandert. Dat wil zeggen dat de mens van de 

technische wereld bereid is niet langer een subject 

te zijn in ruil voor faciliteiten, voor consumptie, 

voor veiligheid. In ruil voor een totaal welzijn dat 

deze samenleving hem brengt. 

 Daarover nadenkend, kom ik op het verhaal uit 

de Bijbel over Esau en het bord met linzen. Esau, 

die honger heeft, is bereid om de zegening en 

belofte van God te ruilen tegen het bord linzen dat 

men hem brengt. En de moderne mens is op de-

zelfde manier bereid om zijn positie van subject te 

verlaten voor het bord linzen dat de technische 

samenleving hem geeft. Alleen, net zoals Esau 

bedrogen werd met zijn ruil, wordt de mens die zijn 

positie als subject laat varen bedrogen in de 

technische samenleving. Hij houdt inderdaad op 

een subject te zijn ten bate van een leugen. Hij ziet 

niet dat hij in zijn keus gemanipuleerd wordt. Dat 

wil zeggen dat hij van binnen veranderd wordt door 

de reclame, door de media etc. – in aanmerking 

genomen dat de manipulator, degene die de 

reclame of propaganda maakt, zelf ook 

gemanipuleerd wordt. En daarom is er geen gemeen 

persoon die verantwoordelijk is, degene die de 

reclame maakt, en de rest zielige mensen. Nee, we 

zijn allemaal tegelijkertijd verantwoordelijk. 

 En we bevinden ons tegenover de leugen in de 

technische samenleving die algemeen is. Bijvoor-

beeld de leugen van het gemak. Ze zeggen ons dat 

alle technische middelen om ons heen het leven 

vergemakkelijken. Maar dat is niet zo, dat 

vergemakkelijkt het leven helemaal niet. We leven 

in een uitermate gecompliceerde wereld, waar 

steeds meer voorzorgsmaatregelen nodig zijn, waar 

we steeds meer op moeten letten op alles wat er om 

ons heen gebeurt. Het is helemaal geen 

vereenvoudiging. 

  Het is bijvoorbeeld net zoiets als dat men zegt 

dat we er tijd door winnen. Maar men wint tijd met 

al die apparaten, om wat te doen? Vanaf het 

moment dat het leven geen betekenis meer heeft en 

waar de mens geen subject meer is, wat moet hij 

met die tijd? Wanneer we auto rijden en we worden 

ingehaald door een auto die 160 kilometer per uur 

gaat, dan zeg ik altijd: nou, ze zijn een kwartier 

eerder dan wij aangekomen, en wat dan? Wat gaan 

zij met dat kwartier of die twintig minuten doen? 

Niets, niets. 

 Evenzeer wanneer men ons in de technische 

wereld zegt dat we meer zekerheid hebben: dat is 

iets wat ik goed gekend heb op het platteland. De 

boeren zijn aangetrokken door de technische 

wereld, door wat ze dachten wat zekerheid was. Hoe 

vaak heb ik de boeren niet horen zeggen: ‘Begrijpt 

u, wij hier met onze wijngaarden, een storm of 

hagel is voldoende om binnen een paar uur de oogst 

te vernietigen. Wij leven in een complete onzeker-

heid. In de stad werk ik bij de PTT, bij de spoorwe-

gen, aan het eind van de maand krijg ik mijn salaris. 

Daar heb ik een totale zekerheid.’ Maar de arme 

mensen, ze wisten niet dat ze in werkelijkheid in 

een systeem traden, dat net zo goed een onzeker 

systeem was. Dat ze bijvoorbeeld kennis zouden 

maken met iets wat ze niet kenden, fenomenen van 

onzekerheid die door vervuiling kwamen, iets wat 

we in de stad eerder kenden dan op het platteland. 

En bovenal de verschrikkelijke onzekerheid van de 

werkloosheid. Maar een paar jaar geleden nog 

dachten de boeren daar helemaal niet aan. Als men 

in de stad ging werken, dan was het eenvoudig. 

Maar vanaf het moment dat men werkloos wordt is 

het risico net zo groot. Er bestaat geen enkele vorm 

van zekerheid. En tot nu toe is de mens er ongeveer 

toe gekomen om te antwoorden op de 

moeilijkheden, op de complicaties, maar met de 

aanzienlijke omvang van de problemen die we 

ontmoeten, is het niet langer mogelijk om daar een 

antwoord op te vinden. Van de boer die een deel 

van zijn oogst verloor, heb ik altijd gezien hoe hij 

erin slaagde toch iets te vinden om van te leven, 

terwijl wat kan een werkloze in de stad doen, wat 

kan een slachtoffer van een ongeluk doen? Hij 

houdt zijn hand op, hij moet wachten tot de staat 

hem te hulp schiet. 

 Anders gezegd: de technische samenleving liegt 

tegen ons wanneer ze ons een leven zonder gevaren, 

zonder risico’s aankondigt. En ook wanneer ze ons 

belooft onze consumptie te verbeteren. Maar wat 

voor consumptie is dat? Als men het heeft over de 

groei van de consumptie moet men eerst goed 



28 

 

opletten waar het over gaat, het is meestal een 

consumptie van hebbedingetjes, het zijn de speeltjes 

die zich vermenigvuldigen. 

 Verder is het vooral zeer grote probleem dat we 

ons bevinden in een wereld van ongelijk verdeelde 

consumptie. Het is een bekend feit, en we zullen er 

op terugkomen: er zijn steeds meer rijke landen die 

teveel consumeren en verkwisten en andere landen 

die te weinig consumeren en de kloof wordt steeds 

groter, wat ertoe leidt dat de mens ophoudt een 

subject te zijn, dat wil zeggen hij kan hier niets meer 

aan veranderen. Ik kan alles doen waar ik zin in 

heb, de boeken schrijven die ik wil etc., maar ik zal 

de kloof tussen de rijke en de arme landen niet 

dichten. Dus anders gezegd, als de mens zich toch 

als subject wil gedragen in een dergelijke samenle-

ving, dan is hij verplicht in het geweer te komen 

tegen enorme krachten, dan moet hij de principes 

van deze samenleving ter discussie stellen, haar 

filosofie. Hij zal met politieke organisaties botsen, 

met vakbonden en hij zal, als hij zich als subject 

gaat gedragen, zelfs degenen tegen zich zien die 

ongelukkig zijn, degenen die worden uitgebuit; ik 

denk aan de arbeiders. Het is absoluut verschrikke-

lijk te bedenken dat in Frankrijk de manifestaties 

van arbeiders toenemen om de wapenfabrieken 

open te houden. Het drama voor deze arbeiders is 

helemaal niet de Golfcrisis, het is niet de invasie 

door Irak etc., nee het drama is dat men ze niet 

langer wapens kan verkopen en daarom gaan de 

fabrieken sluiten. Dan krijgt je het 

verbazingwekkende schouwspel dat links altijd voor 

de vrede is geweest, links heeft altijd kritiek 

geleverd op de ontwikkeling van de bewapening en 

nu zijn het de vakbonden die eisen dat men door-

gaat met het produceren van wapens. Dat toont tot 

welk punt het zijn van een subject – dat wil zeggen: 

zelf beslissingen nemen, voor zichzelf in deze 

samenleving – moeilijk kan zijn omdat men op 

tegenstand stuit in alle richtingen. Wel, dat lijkt mij 

het conflict te zijn tussen het subject en de 

technische samenleving. 

 

Waarom gelooft u dat de mens niet geschapen is 

voor het milieu dat de techniek voor hem maakt? 

 

Omdat de techniek, zoals ze zich sedert iets meer 

dan een eeuw ontwikkeld heeft, tegelijkertijd 

positieve en negatieve effecten ontwikkelt. En op dit 

moment is het zo dat hoe meer de techniek zich 

versnelt, des te minder is de mens er meester van en 

des te minder kan hij haar richting geven. 

Tengevolge daarvan worden de negatieve effecten 

extreem belangrijk en de mens kan ze niet meer 

tegenhouden, niet meer blokkeren. En als men 

vraagt waarom de mens geschapen is – ik weet niet 

of u een toespeling op de schepping van de mens 

door God maakt – het is zeker dat de mens 

geschapen is met een inventieve geest, met moge-

lijkheden om de wereld te gebruiken waarin hij leeft 

en haar te beheren. Dus er zit niets slechts in om 

een zeker aantal technieken te ontwikkelen, maar 

vanaf het moment dat de technieken de grens van 

de menselijke capaciteiten hebben overschreden is 

het kwaad begonnen. Want de mens staat tegenover 

een macht die hij niet meer kan beheersen. 

 

U hebt ook geschreven dat de mens altijd behoefte 

heeft aan een idee van het heilige. Kunt u dat 

uitleggen? 

 

Ja, de mens die in de wereld leeft heeft behoefte aan 

een uitleg over de wereld. En de mens heeft niet als 

de dieren instincten, een fijne neus, die heeft hij 

verloren, die hem in staat stellen zich exact te 

oriënteren. Dus de mens moest de wereld 

organiseren en er waren zaken die toegestaan waren 

en die verboden waren. Er was goed en kwaad. En 

verder ten opzichte van bepaalde aspecten van de 

natuur of van bepaalde verschijnselen die de mens 

niet begreep, was het beter daar af te blijven. Dat 

was het sacrale. Het sacrale gaf de mens de 

mogelijkheid herkenningspunten te hebben. Dat wil 

zeggen, het sacrale liet de mens zien wat toegestaan 

was en wat verboden. De mens heeft altijd op die 

manier gefunctioneerd. Hij is er niet in geslaagd het 

traditionele sacrale te vervangen. 

 Het sacrale is niet altijd hetzelfde, maar de mens 

heeft het altijd gerespecteerd. En als een macht 

datgene vernietigde wat de mens in een bepaalde 

samenleving en in een bepaalde tijd het sacrale 

noemde, dan vereerde en respecteerde de mens 

daarna die nieuwe macht, die had laten zien sterker 

te zijn. Dat wil zeggen dat het iets sacraals was dat 

sacraler was dan het andere. 

 En een van de ernstigste aspecten van onze 

samenleving is dat de techniek alles wat de mens als 

het sacrale beschouwde of dat zo noemde, 



29 

 

vernietigd heeft: in de natuur etc. En de mens gaat 

spontaan de techniek als sacraal te beschouwen. Dat 

is heel erg. Het sacrale bevond zich vroeger altijd in 

de natuur en nu is de natuur helemaal ontheiligd en 

is het de techniek die de moderne mens als sacraal 

voorkomt. Ik denk aan de ergernis iedere keer als er 

een manifestatie op straat is. Wat de mensen werke-

lijk kwaad maakt is als de manifestanten een auto 

verbranden. Dat is de destructie van een heilig 

object. 

 

Kunt u uitleggen waarom en hoe de techniek alles 

ontheiligt, overal binnendringt en alles openbaar 

maakt? 

 

Ik ben christen, maar ik moet hier een mea culpa 

betuigen, omdat dat wat ermee begonnen is in de 

westerse wereld alles te ontheiligen, niet de techniek 

was maar het christendom. Het christendom heeft 

het natuurlijke sacrale vernietigd door tegen de 

mensen te zeggen: alles waarvan jullie geloofden dat 

het sacraal is: de bossen, de sterren, de bronnen, dat 

is niet sacraal, dat is niets sacraals. Vanaf het 

moment dat niets meer sacraal is, kan men doen 

wat men wil. Vanaf het moment, en we zien de 

morele problemen... Ik zal een voorbeeld van een 

moreel probleem geven: als het leven niet meer 

heilig is, dan kan men doen wat men wil. Vanaf het 

moment dat het grootste taboe van allemaal, wat de 

incest was in alle samenlevingen, niet meer als 

sacraal beschouwd wordt, – het waren oude 

bijgeloven etc. –, dan kan men doen wat men wil. 

 Moreel gezien zijn er geen limieten meer. Dus als 

er geen morele limieten meer zijn, als er geen 

drempel van het sacrale meer is, dan dringt de 

techniek overal binnen. Aangezien men alles kan 

gebruiken, waarom zou men het dan niet 

gebruiken? Dat is de grote vraag. Het leven is niet 

sacraal meer, dus men kan embryo’s gebruiken, 

stukjes van embryo’s, men kan makkelijk de 

organen van iemand nemen die net verongelukt is. 

Het leven is niet sacraal meer. Maar men moet niet 

vergeten dat hetzelfde idee onder Hitler leefde. Het 

leven was niet sacraal meer. En voor de techniek 

staan de deuren wijd open, ze kan overal binnenko-

men. 

 

 

 

Het is misschien een rare vraag, maar wat 

beschouwt u als het sacrale? 

 

Ik beschouw eigenlijk niets als sacraal. Dat wil 

zeggen, voorzover geen van de materiële dingen sa-

craal is, voor zover de Bijbel mij zegt dat het een 

schepping is. 

  Maar ik denk dat een christelijk geloof het 

sacrale vervangt door het respect dat men 

verschuldigd is aan de schepping van God. Als het 

God is die het geschapen heeft, heb ik niet het recht 

er van alles mee te doen. Ik moet het respecteren 

omdat het van God komt. God heeft het me 

toevertrouwd en ik moet hem iets in goede staat 

teruggeven. En ik moet ook aan mijn afstam-

melingen, aan mijn kinderen en kleinkinderen, een 

wereld zoals God die heeft gecreëerd, in goede staat, 

leefbaar overdragen. Daarom is er voor mij niets 

sacraals, maar zijn er aan de andere kant zaken 

waar ik het recht niet toe heb ze me toe te eigenen, 

omdat ze God toebehoren. 

 En dan is er nog wat God opzij zet voor de dienst 

aan Hem en dat iets anders is dan het sacrale, en dat 

is heilig. De heiligheid is iets anders dan het sacrale. 

Het heilige is dat wat God reserveert voor de dienst 

aan Hem. Als we zeggen dat het volk van Israël 

heilig was, dan bedoelen we niet dat het sacraal is. 

Het was een heilig volk omdat ze gewijd waren aan 

God. 

 

Kunt u meer vertellen over de nadelen van de 

moraal van de techniek van genetische 

manipulatie? 

 

Men kan niet de enge en gesloten houding van het 

traditionele katholicisme aannemen, dat zegt dat 

vanaf het moment van de conceptie er een 

menselijk wezen bestaat, een potentieel menselijk 

wezen en men mag er niet aankomen. Ik geloof dat 

dat legalisme is en geen christendom. Maar men 

moet altijd tegelijkertijd voorzichtig zijn en de prijs 

ervan inschatten. Ik heb het al over de kwestie van 

de prijs gehad en ik zal jullie een voorbeeld geven 

dat niet direct over het probleem van de embryo’s 

gaat. 

 Een van mijn vrienden was een belangrijke 

chirurg. In een discussie die men met hem had over 

de technische vooruitgang, de problemen van de 

techniek, zeiden ze tegen hem: ‘U bent een 



30 

 

belangrijke chirurg, u weet toch heel goed wat de 

technische vooruitgang is op chirurgisch gebied?’ 

Hij is een man met veel gevoel voor humor en hij 

zei: ‘Ik ken de vooruitgang van de medische 

technieken heel goed, maar heeft u zich de vraag 

wel eens gesteld... wij kunnen bijvoorbeeld een hart 

vervangen, een lever vervangen, nieren vervangen. 

Maar waren komen die nieren, dat hart, die longen 

vandaan? Ze moeten gezond zijn, ze moeten in 

goede staat zijn. Ze moeten niet ziek zijn. Ze 

moeten vers zijn. We zouden er geen echte bron 

hebben zonder de auto-ongelukken. Dus als u meer 

van dit soort operaties wilt, dan moeten er meer 

auto-ongelukken komen. Als u de auto-ongelukken 

vermindert, dan vermindert u de resultaten van 

deze magnifieke operaties.’ Iedereen was nogal ver-

baasd, een beetje gechoqueerd. Maar met zijn 

gevoel voor humor stelde hij een fundamentele 

vraag. 

 En met de embryo’s is het ongeveer hetzelfde. 

Als men zich werkelijk tegenover een extreem 

tragisch geval geplaatst ziet, dat men die en die 

methode kan gebruiken, die de seksuele problemen 

opheffen etc. Ja, natuurlijk. 

 Ik denk er bijvoorbeeld aan dat ik in Bordeaux 

de eerste was die heeft geëist dat er in onze 

protestantse kliniek een afdeling voor 

zwangerschapsonderbreking kwam, voor abortus. 

Maar met veel voorzorgen. Dat wil zeggen men 

bestudeerde het geval van de vrouw die geaborteerd 

wilde worden en men onderzocht het vanuit 

psychologisch en sociaal oogpunt, de problemen 

van haar huisvesting, van haar familie. Het was 

overduidelijk dat als het een vrouw was die al vijf of 

zes kinderen had gehad, dat het gerechtvaardigd 

was. Als het een vrouw was die een slechte 

gezondheid had, dan was het gerechtvaardigd. Men 

bestudeerde het geval van die vrouw op alle 

manieren en hoe vaak is het ons niet overkomen dat 

we geweigerd hebben. Ik herinner me bijvoorbeeld 

een jonge vrouw die een abortus was komen vragen, 

omdat ze in de bergen zou gaan skiën en dat ze dat 

met een zwangerschap niet kon. Dus alleen omdat 

ze wilde skiën wilde ze een abortus, dat hebben we 

geweigerd. Dus men moet over elk geval nadenken 

en bovendien bedenken dat de consequenties nooit 

onschuldig zijn. Dat wil zeggen dat we zeer vaak 

beseft hebben dat een vrouw die een abortus ge-

vraagd had, als de abortus plaatsgevonden had, dat 

psychologisch een verschrikkelijke breuk was bij 

haar. Men moest haar psychologisch volgen, ze 

moest iemand hebben die haar bleef bezoeken en 

doorging zich met haar bezig te houden, etc. Want 

ook buiten hen die de abortus hadden uitgevoerd, 

moest men deze vrouw bijstaan. 

 Alle genetische problemen zijn van dit genre. 

Dat wil zeggen dat we nu weer bij het begin 

terugkomen: men moet zich als subject gedragen. 

Er bestaan geen algemene regels. Er zijn geen 

algemene regels voor operaties op embryo’s. Ik 

geloof dat men zijn verstand goed moet gebruiken. 

Bijvoorbeeld ik geloof dat men radicaal nee tegen 

kloning en meervoudige kloning zou moeten 

zeggen. Daar moet men ronduit nee tegen zeggen. 

Maar verder moet men elk geval bestuderen, en 

ieder geval moet worden bestudeerd, niet door een 

nationale commissie voor ethiek naar wiens mening 

verder niemand luistert, maar lokaal, in het veld, in 

het laboratorium waar men het werk doet. De 

mensen moeten zich bewust zijn van wat ze doen en 

verantwoordelijk zijn. 

 

Waarom denkt u dat we niet meer terug kunnen en 

dat de nostalgie naar vroegere tijden ons niet zal 

helpen om nu te overleven? 

 

Ten eerste, ik ben historicus en ik zou iets willen 

herhalen wat ik al vaak gezegd heb: ik ben niet 

reactionair en dat ik er helemaal niet méér naar 

verlang in de middeleeuwen te leven dan in de 

huidige tijd. Ik weet heel goed dat het leven in de 

middeleeuwen niet leuker was dan ons huidige 

leven. Maar wat men goed moet begrijpen is dat de 

mensen uit vroegere samenlevingen hun 

moeilijkheden, hun problemen hadden, waarvoor 

ze oplossingen vonden. Maar de oplossingen voor 

de problemen van de middeleeuwse mens of de 

Griekse of Romeinse maatschappij zijn voor ons nu 

van geen enkel nut omdat het niet meer onze 

problemen zijn. En zoals zij vroeger oplossingen 

voor hun problemen hebben gevonden, moeten wij 

oplossingen voor onze problemen zoeken. Dus hun 

moraal was afgestemd op hun morele problemen, 

maar wij hebben niet precies dezelfde morele 

problemen. Er zijn andere kwesties die zich aan ons 

voordoen en we kunnen de filosofie van Aristoteles 

of Plato niet gebruiken, dat zou geen zin hebben. 

Dat zou nergens toe dienen. Een dergelijke reflectie 



31 

 

is voor deze tijd niet nuttig. Ik geloof dat het, 

ideologisch gezien, een verkeerde voorstelling van 

zaken is. 

 Anders gezegd, we moeten ons als subjecten 

gedragen, dat wil zeggen dat we nu het antwoord 

moeten creëren op vragen die zich nu voordoen. 

Maar die zijn niet kant-en-klaar. Het was niet kant-

en-klaar voor de primitieve mensen. Die hebben er 

veel aan gewerkt, veel geleden, veel nagedacht, ze 

hebben hun leefbare universum gecreëerd. En wij 

moeten op onze beurt een leefbaar universum 

maken, maar een universum dat andere spirituele 

fundamenten zal hebben en andere morele 

fundamenten. Dat is belangrijk. Ik denk dat de 

christenen in dit onderzoek en uitvinden een rol 

zouden moeten spelen, maar ze worden niet zo 

geboeid door de problemen waar de techniek de 

mens voor stelt. 

 Dus de mens moet de mogelijkheid terug 

gegeven worden om een subject te zijn en dat 

brengt aanzienlijke gevolgen met zich mee. Men 

moet een nieuwe ethiek ontwerpen, een nieuwe 

moraal. Twee elementen van deze ethiek lijken me 

(ik heb het er al eerder over gehad): enerzijds de 

verantwoordelijkheid. De verantwoordelijkheid dat 

wil zeggen dat heel het spel van de techniek 

menselijke verantwoordelijkheid impliceert. Deze 

moraal moet de mensen ertoe brengen zich verant-

woordelijk te voelen. Het is makkelijk en moeilijk. 

Hoe vaak heb ik niet geconstateerd dat arbeiders, 

die machtige gereedschappen in hun hand hadden, 

zich erg verantwoordelijk voelden voor wat ze 

deden, en niet verantwoordelijk tegenover een 

baas... Ze wilden zorgen dat het werk goed gedaan 

werd en het gereedschap goed gebruikt. Dus een 

ethiek van de verantwoordelijkheid. 

 Het tweede aspect is een ethiek van de onmacht 

(non-puissance). Een ethiek van de onmacht wil 

zeggen een techniek van onvermogen. Dat is erg 

belangrijk, de onmacht is het iets niet kunnen doen, 

de middelen niet hebben. De moraal van de 

onmacht is een moraal die bestaat uit te zeggen: ik 

zou het kunnen doen, maar ik zal het niet doen. 

Daar is veel zelfbeheersing voor nodig. Ik geef vaak 

het voorbeeld van Jezus Christus op het moment 

van zijn arrestatie. Wanneer hij gearresteerd gaat 

worden en zijn discipel Petrus zijn zwaard trekt, 

zegt Jezus tegen hem: ‘Doe dat weer terug in de 

schede, weet je dan niet dat ik, als ik zou willen, 

twaalf legioenen engelen heb die me zouden komen 

verdedigen? Maar dat wil ik niet.’ Jezus laat zich 

arresteren. Jezus had de macht, maar hij wilde hem 

niet gebruiken. 

 Dus de techniek geeft ons aanzienlijke machten 

en men moet over voldoende zelfbeheersing 

beschikken om niet alle machten te gebruiken. 

Anders gezegd, en ik kom terug op wat ik al gezegd 

heb, je moet in staat zijn om te kiezen: je doet dit 

wel, en dat niet. In ieder geval ga je nooit middelen 

gebruiken van een macht die ertoe neigt de mens te 

vermorzelen. 

 Ik las de afgelopen dagen een boek van de grote 

Duitse schrijver Wichert: Die Maierin. Daar staat 

een zin in die me geweldig leek. Wichert zegt: ‘Men 

moet een land verlaten waar men alleen maar denkt 

aan nemen, om een land binnen te kunnen treden 

waar het is toegestaan om te geven.’ Dat is het, dat 

heeft enorme gevolgen. 

  Te denken – en dat zullen we zeker weer 

tegenkomen –, te denken aan de relaties met wat 

men de onderontwikkelde landen noemt. In de 

onderontwikkelde landen denken we alleen maar 

aan nemen. En waar ze behoefte aan hebben is wat 

wij gaven. En niet noodzakelijk dat men hun 

fototoestellen of brommers geeft. Nee, men moet 

hen geven wat overeenkomt met waar zij behoefte 

aan hebben. 

 Maar dat brengt niet alleen morele 

veranderingen met zich mee. Dat brengt 

veranderingen op economisch en organisatorisch 

gebied met zich mee. Als men de derde wereld geeft 

wat ze nodig hebben, in plaats van wapens, waar ze 

geen behoefte hebben; wil dat zeggen dat onze 

fabrieken, in plaats van mitrailleurs te produceren, 

voor hen nuttige objecten gaan produceren. In 

dienst van hun behoeften. En dat impliceert een 

omkering van onze economie naar een nieuwe 

productie, die niet nuttig zal zijn voor ons. Dat zal 

onze handelsbalans niet verbeteren. Maar het zal 

het land zijn waar men kan geven. Dat impliceert 

zeker – en dat vindt men nooit leuk om te horen – 

maar dat impliceert zeker een economie van 

zuinigheid. Dat wil zeggen dat men niet meer het 

recht heeft om te verkwisten. 

  Ik erger me altijd verschrikkelijk als ik denk aan 

alles wat we voortdurend verkwisten. Wanneer ik 

uit een computer stapels stroken papier zie komen 

die nergens toe dienen, waar uiteindelijk maar één 



32 

 

zinnetje op staat, terwijl er een kilo papier 

gesorteerd ligt. Maar dat papier is een houtmassa, 

dat papier was een bos dat vernietigd is, om papier 

te produceren dat nergens toe dient. Dat is ver-

spilling. Hetzelfde met onze voedingsconsumptie. 

We consumeren veel te veel en we verspillen de hele 

tijd. 

 Een economie van zuinigheid betekent om niet 

meer te hebben dan wat nuttig is om te leven, maar 

te hebben wat nuttig is om te leven en verder, de 

rest, weg te geven. Men heeft al lang geleden 

berekeningen gemaakt: er zou ruim voldoende zijn 

om de wereldbevolking te voeden met de verspilling 

die wij veroorzaken. Dus we moeten ons oriënteren 

op een zuinige economie. 

 En verder een economie, een ander belangrijk 

aspect, een economie van zelfbeheer. Dat wil zeggen 

samengesteld uit kleine productie-eenheden, geen 

gigantische eenheden, maar men komt terug op de 

kleine eenheden, die het zelf in beheer hebben, dat 

wil zeggen beheerd door de belanghebbenden zelf. 

En je hoeft niet te denken dat ze daar niet toe in 

staat zijn. Alleen, dan komen we op een kwestie die 

we snel hebben geschetst, dat kost tijd. Een 

onderneming beheren kost tijd, en zelfbeheer ook. 

Dat heb ik vaak gezien bij studenten die hun 

vakbond bijvoorbeeld zelf wilden beheren, dat 

kostte ze meer tijd om te werken aan een algemene 

vergadering en dat iedereen deelnam en dat 

iedereen het woord nam, meer dan wanneer ze drie 

of vier gedelegeerden zouden aanwijzen die in 

plaats daarvan al het werk zouden doen. Nee, het 

moet in zelfbeheer gaan. 

 En jullie kennen waarschijnlijk de problemen 

met het zelfbeheer in Joegoslavië, die daarin goed 

beschouwd kenmerkend zijn geweest. Men gaf de 

fabrieken in zelfbeheer, dus de arbeiders brachten 

ongeveer de helft van hun tijd door met 

discussiëren over wat ze moesten doen. Dus de 

fabrieken waren niet meer winstgevend. De 

regering nam de fabriek weer over, reorganiseerde 

het op een autoritaire manier, dat functioneerde, de 

fabriek werd weer winstgevend etc. Maar omdat de 

regering een ideologie van zelfbeheer had, gaf ze de 

fabriek weer terug aan de arbeiders en het begon 

elke keer weer opnieuw. Dus men moet toegeven 

dat er een lagere productiviteit zal zijn. Dus een 

economie van zuinigheid en zelfbeheer. 

 Ik geloof dat men niet zal kunnen ontsnappen 

aan het technische noodlot, als men zich niet richt 

op morele veranderingen, waar ik het over had, en 

een soort economische verandering waar ik net aan 

refereerde. Dat lijkt me werkelijk de beslissende 

verandering. We zullen erin moeten slagen die in 

onze samenleving te realiseren. 

 

Maar waarom kunnen we geen stap terugdoen in 

deze technische wereld? 

 

Waarom we geen stap achteruit kunnen doen? 

Omdat dat wat vernietigd is, vernietigd is! Omdat 

de manier van denken in de westerse wereld van de 

16de of 17de eeuw niet meer bestaat. Men kan de 

religies niet kunstmatig opnieuw creëren. Je kunt 

niet van de mens uit de 20ste eeuw verlangen dat hij 

in dezelfde dingen gelooft als de mens in de 15de of 

16de eeuw. Dat is onmogelijk, dat is vernietigd. Je 

kunt je niet bedienen van de resten die er nog 

bestaan van de oude samenlevingen om een nieuwe 

samenleving op te bouwen. Men moet het nieuwe 

uitvinden. 

 

Kunt u het onderscheid van Boli-Bennett uitleggen 

van de microproblemen die nog wel door de 

techniek opgelost kunnen worden en de 

macroproblemen die niet opgelost kunnen worden? 

 

Ja, het onderscheid dat Boli-Bennett heeft gemaakt 

is erg nuttig en op een ander gebied komt het 

overeen met een studie gedaan in Frankrijk door 

een fysicus die Lagadeck heet en dat was de studie 

naar het grootste risico. 

 Ik begin bij Lagadeck, dat wil zeggen, dat onze 

technische ontwikkeling een bepaald aantal risico’s 

met zich meebrengt. Er zijn auto-ongelukken, elke 

keer dat men de auto neemt riskeert men een 

ongeluk, maar dat is niet het grootste risico. We 

kunnen nu met een gebeurtenis worden geconfron-

teerd die voortkomt uit het gebruik van onze 

technieken en die een gevaar meebrengt waar we 

niets tegen kunnen doen. Als er per ongeluk een 

werkelijke nucleaire ramp zou plaatsvinden dan 

kunnen we daar niets tegen doen. Dat is het 

belangrijkste risico. De dreiging van de 

atoomoorlogen lijkt nu afgewend te zijn, maar we 

hebben twintig jaar geleefd met de vrees dat er een 

ongeluk zou kunnen gebeuren, en dat dan de 

gevolgen niet meer te overzien zouden zijn. Men 



33 

 

sprak voor de eerste keer van een zelfmoord van de 

mensheid. 

 Op dezelfde manier heb je de microproblemen 

en de megaproblemen. De techniek, de technicus in 

zijn laboratoria, kent nooit meer dan 

microproblemen. Simpelweg omdat hij een specia-

list is in dat vraagstuk en net zoals hij niet nadenkt 

over het bestaan van het technisch systeem, ziet hij 

niet meer dan wat hij in zijn microscoop ziet. Voor 

hem is dat het probleem, een microprobleem. En 

men kan er zeker van zijn dat het microprobleem 

opgelost zal worden, omdat de technici efficiënt 

zijn. Zelfs als deze microproblemen een grote vlucht 

nemen. Ik denk aan een ziekte als AIDS, waarvan 

men er nu achter komt dat het veel belangrijker is 

dan ze in het begin dachten. Het belangrijke is om 

een antwoord op deze bacil te vinden. Dat zal de 

technicus vinden, daar ben ik zeker van en hij zal 

hebben opgelost wat wij nu als een aanzienlijk pro-

bleem beschouwen, net zoals de meeste ziekten. 

Maar dat is een microprobleem. 

 De megaproblemen impliceren voor een deel de 

verstrekkende bewustwording van de relatie tussen 

de technieken onderling, dus het zich bewust wor-

den van het technisch systeem. En geen enkele 

technicus is in staat om hierop te antwoorden. Maar 

wie is in staat een antwoord te vinden tegenover een 

megaprobleem? De politicus? Die heeft geen enkel 

middel. De filosoof? Die kan alleen maar nadenken 

en dat is alles wat hij kan doen. De man op straat? 

Die weet niet waar het over gaat. De belangrijke, 

aanzienlijke problemen van het technisch systeem 

zijn zo omvangrijk, dat men ze niet meer kan 

vatten. Het is al heel moeilijk om te analyseren waar 

het over gaat. Dus hoe moet je er een antwoord op 

vinden? 

 Ik heb geprobeerd dit antwoord op de 

megaproblemen te schetsen, toen ik het over de 

spirituele en ethische verandering aan de ene kant 

en economische verandering aan de andere kant 

had. Jullie hebben kunnen zien op welk punt mijn 

antwoorden op iets van idealisme en utopie zouden 

kunnen lijken. Want het is blijkbaar utopisch om te 

denken dat de moderne mens de zuinigheid etc. zal 

accepteren. Daar zou ik op zeggen dat men moet 

aanvaarden zich op het gebied van de utopie te 

begeven. En de utopieën zijn altijd gevaarlijk. Dat 

wil zeggen ze zijn veel efficiënter dan men denkt. 

De utopieën van de 14de, 15de en 16de eeuw 

hebben daarna consequenties gehad. Dus als we 

vandaag de dag opnieuw een utopisch denken 

creëren, dat de megaproblemen, waar we geen 

greep op hebben, ter discussie stelt, dat is niet van 

efficiëntie gespeend, ik geloof dat de mensen daar 

beetje voor beetje in zouden kunnen komen. Dat is 

een kwestie van tijd. Hebben wij nog voldoende tijd 

voor ons om bewust te worden en een antwoord te 

vinden op de megaproblemen? 

 

Kunt u uw metafoor uitleggen van de zee, waaraan 

de oppervlakte grote golven zijn terwijl op dieper 

niveau de stromen gewoon doorgaan? 

 

We zien de golven aan de oppervlakte, en voor 

iemand die zeeman is, is dat één van de dingen 

waar hij rekening mee moet houden. Maar als ik 

zeg, dat er in de diepte rust heerst, ja daar heerst 

rust, maar er zijn wel stromingen. In de diepte gaat 

de hele massa water in een bepaalde richting. Dat 

merkt men niet, maar het gaat in die richting. Dat is 

het technisch systeem, dat maakt geen herrie, dat 

veroorzaakt geen stormen, maar het gaat in een 

bepaalde richting, net zoals de Golfstroom. De 

zeeman moet deze diepe stromingen ook in de 

gaten houden. Dat is wat men bij de berekening van 

de navigatie noemt ‘het afdrijven’. Hij moet 

rekening houden met het afdrijven dat door de 

beweging in de diepte van het water komt, die men 

niet bemerkt. Dat is het fenomeen van het technisch 

systeem en daar komt het door dat het zo moeilijk 

is om de mensen te laten begrijpen waar datgene 

wat men niet kan zien over gaat. 

 

Wat zijn de stormen aan de oppervlakte? 

 

De stormen aan de oppervlakte zijn alle ongelukken 

die worden veroorzaakt door alle technische 

instrumenten. Zelfs als men het probeert te 

verbergen, de wil om deze ongelukken te 

ontkennen is absoluut verbazingwekkend. Ik denk 

aan iets dat interessant zou kunnen zijn voor niet-

Fransen, ten tijde van de ramp in Tsjernobyl. Op 

diezelfde avond was er hier een speciale televisie-

uitzending waarin de beroemdste Franse 

atoomfysicus in sprak. Hij zei: ‘Het ongeluk in 

Tsjernobyl stelt niets voor. Er valt helemaal niets te 

vrezen. Het is niet belangrijk.’ Toen men kennis 

kon nemen van de berichten, verscheen twee dagen 



34 

 

later dezelfde professor, en het was werkelijk... ik 

moet zeggen dat zelfs het Franse publiek het erg 

grappig vond. Hij zei: ‘Goed, er drijft een 

radioactieve wolk boven Europa, maar weest u niet 

ongerust, hij is gestopt bij de grens van Frankrijk.’ 

Dus het Franse publiek is natuurlijk niet meer zo 

geneigd experts in dergelijke omstandigheden nog 

te geloven. 

 

Kunt u uitleggen waarom de wandeling op de 

maan een normale gebeurtenis was? 

 

Ja, ik geloof dat we daar geconfronteerd zijn met 

politieke concurrentie tussen landen. De Russen 

waren er in geslaagd om als eerste een bemande 

satelliet te lanceren, daarom moesten de 

Amerikanen met net zoiets sterks voor de dag 

komen. Men heeft er nog allemaal andere redenen 

voor genoemd: er bevonden zich uitzonderlijke 

mineralen op de maan die men kon exploiteren, dat 

zou weer nieuwe industrieën mogelijk maken. Dat 

is allemaal geklets in de ruimte. Maar er moeten nu 

eenmaal grote daden gesteld worden, er moeten 

successen geboekt worden, zelfs als daar geen reden 

voor is. 

 Een ander buitengewoon mooi voorbeeld: vorig 

jaar kondigden de VS aan dat ze het grootste 

laboratorium dat de mens ooit in de ruimte heeft 

kunnen bouwen zouden lanceren. Men zou het 

stukje bij beetje in elkaar zetten. Een van mijn 

vrienden, die astrofysicus is, heeft op een congres 

de volgende vraag gesteld: ‘Maar waar gaat dit 

enorme laboratorium voor dienen?’ Hij kreeg het 

volgende antwoord: ‘Daar weten we nog niets over, 

maar als het laboratorium in elkaar zit, zullen we de 

middelen vinden om het te gebruiken.’ Anders 

gezegd, het is een heldendaad, men gaat het 

grootste van de wereld bouwen. 

 De mens op de maan was hetzelfde, het was een 

heldendaad. Dat stelt niets voor, het heeft geen 

betekenis, laten we het maar doen, aangezien de 

techniek het mogelijk maakt. 

 

 

 

 

 

 

 

U schrijft dat het technisch milieu de natuurlijke 

omgeving absorbeert en dat er weldra geen natuur 

meer zal zijn. Wat is de consequentie van deze 

evolutie? 

 

Ik zou het willen rectificeren. Ik geloof niet dat ik 

gezegd heb dat het natuurlijk milieu zou 

verdwijnen. Ik heb gezegd dat de mens tot nog toe 

in een natuurlijk milieu heeft geleefd, dat het voor 

hem het bepalende milieu is geweest en dat het 

natuurlijke milieu in toenemende mate, niet 

vernietigd of buitengesloten, maar in toenemende 

mate ondergeschikt is geraakt. En dat de mens 

steeds meer in het technisch milieu leeft, wat iets 

anders is. Wat bijvoorbeeld wil zeggen dat men 

nooit de technische productie of technische 

toepassingen weer ter discussie zal stellen, rekening 

houdend met het natuurlijk milieu. 

 We zullen later terugkomen op de ecologen, 

maar daarvandaan komt een kenmerkend 

voorbeeld, dat ook nuttig voor het buitenland is. 

Toen hier de eerste linkse regering werd gevormd 

in 1981, was er een milieuminister, de zeevaarder 

Bombard. Bombard hield al snel een redevoering 

waarin hij verklaarde dat men een politieke lijn 

moest volgen. Als een technische of economische 

ontwikkeling een vernietiging met zich mee zou 

brengen van het ecologisch milieu, dan moest men 

kiezen voor het ecologisch milieu en de technische 

of economische ontwikkeling laten voor wat het 

was. De minister werd echter al snel na zijn uitspra-

ken teruggefloten. Dat laat goed zien welk belang 

men aan het natuurlijk milieu hecht, dat totaal 

ondergeschikt is gemaakt aan de noodzaak, aan het 

gebod van de techniek. 

 De ondergeschiktheid van het natuurlijk milieu 

brengt een aantal ongemakken met zich mee, 

brengt verstoringen voor de mens met zich mee. In 

het bijzonder verplicht het ons om het ritme dat aan 

het leven opgelegd is door het technisch 

instrumentarium, de technische organisatie etc., te 

volgen. Dat brengt een onrust mee die de fysiologen 

nu alom bestuderen. Dat is de onrust van de 

dagnachtritmen. Dat wil zeggen dat men heeft 

bemerkt dat een menselijk organisme niet hetzelfde 

is, niet dezelfde reacties vertoont op alle uren van 

de dag. Bijvoorbeeld een geneesmiddel dat op een 

bepaald moment wordt ingenomen heeft niet 

hetzelfde effect als wanneer het op een ander 



35 

 

moment wordt ingenomen. Hetzelfde met het 

levend wezen, dat heeft niet hetzelfde levensritme 

gedurende het jaar. Hij is gemaakt om volgens zijn 

levensritme te leven, volgens het dagnachtritme. 

Tegen het dagnachtritme ingaan brengt 

psychologische, psychische, fysieke ziekten met zich 

mee, die ernstig kunnen zijn. 

 Een simpel, schematisch voorbeeld: het 

organisme is gemaakt om overdag te werken en niet 

‘s nachts. Het organisme is gemaakt om zomers te 

werken en niet ‘s winters. In de winter zijn wij nog 

steeds als houders van een winterslaap, als de 

marmotten, de beren, wij voelen ons nog steeds, al 

merkt men het niet zo duidelijk, aangetrokken om 

‘s winters te slapen, en om ‘s zomers te werken. En 

we doen precies het tegenovergestelde. In de zomer 

nemen we vakantie, het is vrije tijd, we doen niets 

en we doen het maximum aan werk in de winter. 

Dat is ingaan tegen het natuurlijke ritme en dat 

brengt – dat zei ik al, de fysiologen zijn daar steeds 

zekerder van – dat brengt een verstoring met zich 

mee. 

 En aan de andere kant, deze breuk met 

betrekking tot het natuurlijk milieu, deze 

ondergeschiktheid van het natuurlijk milieu kan 

risico’s of zelfs mislukkingen van de techniek met 

zich meebrengen. 

 Ik wacht op een mislukking, die een 

economische crisis op wereldschaal zal zijn, 

veroorzaakt door een simpel feit: de breuk van het 

geld met het natuurlijke element. In het begin 

representeerde een bankbiljet goud. Het goud lag 

bij de bank. Men gaf biljetten uit die overeen-

kwamen met de goudreserve. En daarna had men 

behoefte aan een grotere hoeveelheid geld. En men 

zei: ‘Het geld zal nu gekoppeld worden aan de 

productie.’ Ten gevolge daarvan kwam er een relatie 

tussen de waarde van de geproduceerde goederen 

en de hoeveelheid geld die men maakt om deze 

goederen te kopen. Daar was een relatie tussen. Dat 

is nu afgelopen. Het geld is nergens meer op 

gebaseerd. Het geld, dat zijn cijfers op papier. Dat 

wil zeggen dat als men geld schept, dan creëert men 

wind. Niets. Dat is wat men van elkaar heeft losge-

maakt: de techniek en het natuurlijk milieu. Het 

natuurlijk element was of het goud of 

consumptiegoederen. En op dat moment kan je 

altijd miljarden en miljarden drukken en ze 

vertegenwoordigen niets. Zozeer dat we in onze 

samenleving, in onze wereld, in de verba-

zingwekkende situatie terechtgekomen dat alle 

landen debiteur zijn geworden. Dat is buitenge-

woon. De VS zijn debiteur en zelfs Japan is 

internationaal debiteur. Ik heb vaak aan vrienden 

die financiële experts zijn de vraag gesteld hoe het 

kan dat de hele wereld debiteur is. Dat iedereen bij 

iedereen in het krijt staat. Maar als ooit één 

debiteur, – en dat gaat gebeuren met Mexico –, be-

sluit om niet meer te betalen, besluit om zijn schuld 

te annuleren, dan zou dat een ramp betekenen. De 

Amerikaanse banken gaan failliet, heel Amerika 

meeslepend en met haar de hele wereldeconomie. 

 We worden geconfronteerd met iets dat totaal 

fictief is. En dat brengt me bij de conclusie die ik 

wilde trekken: wanneer de techniek die helemaal 

losraakt van een natuurlijk milieu, wordt zij fictief. 

En dan kan er ik weet niet wat gebeuren. 

 

Kunt u uitleggen waarom u zegt dat de techniek 

onze nieuwe natuur is geworden? 

 

Nee het nieuwe milieu, want de definitie die ik van 

het woord milieu geef, is dat waarvan de mens leeft: 

daar waar hij zijn middelen van bestaan vindt, maar 

ook een bepaald aantal gevaren. Dat is altijd de 

natuur geweest. Daarin bevonden zich de middelen 

van bestaan maar ook de gevaren. Dat noem ik een 

milieu. Het milieu waarin de mens nu leeft is niet 

meer dat natuurlijk milieu, want hij heeft geen 

behoefte meer aan wat de natuur produceert, het is 

het technisch milieu, waar hij tegelijkertijd alles 

vindt wat hij nodig heeft om te leven en ook alle 

gevaren. Alle gevaren komen uit het technisch 

milieu. 

 Het recht was helemaal onafhankelijk van de na-

tuur, net zoals de moraal. Men heeft zich altijd 

vergist, wanneer men geloofde dat men er een 

natuurlijk model voor een goede moraal in zou 

vinden. Dus dat laat ik helemaal liggen. Maar men 

moet zich er goed rekenschap van geven, dat als 

men de natuur helemaal weglaat, ook uit morele of 

spirituele stellingnamen, dan begaat men ook een 

fout. Anders gezegd: de natuur is geen model, maar 

men moet er absoluut rekening mee houden. En het 

gezichtspunt dat me het belangrijkst lijkt, is dat op 

niveau van het leven de natuur voor mij het model 

blijft; het model dat men zou moeten aanhouden 

voor zijn handelen. 



36 

 

 Maar er bestaat een bijzonder conflict tussen al 

het technisch handelen en dat wat er in de natuur 

gebeurt, en dat is bijvoorbeeld het probleem van de 

tijd. In het natuurlijk milieu gebeurt alles door de 

tijd te nemen. De ontwikkeling van de bloemen 

geschiedt in de tijd, een boom neemt de tijd om te 

groeien. Zelfs als men de dingen met kunstmatige 

middelen versnelt, neemt de natuur haar tijd. De 

techniek vraagt dat men steeds sneller gaat. Anders 

gezegd: de natuur is geen voorbeeld dat men kan 

gebruiken om te vechten tegen de toenemende 

snelheid van de techniek. 

  Maar we moeten ons altijd herinneren dat wat 

men doet zonder acht te slaan op de tijd, ook weer 

net zo snel zal verdwijnen. Dat is in één woord een 

van de zwakheden van het technisch systeem. Alle 

producten van de techniek zijn voorbestemd om 

erg snel weer te verdwijnen. Het is uitzonderlijk om 

te hebben gezien dat er heel snel prefab-huizen 

gebouwd worden en dat er later wordt gezegd dat 

die huizen niet meer bewoonbaar zijn. Dit is een 

huis dat tweehonderd jaar geleden is gebouwd en 

we hebben nog nooit iets hoeven te repareren 

 Deze snelheid van het verval, treft mij misschien 

omdat ik bejaard ben. Maar ik denk bijvoorbeeld 

ook aan... in Frankrijk produceerde men veel 

elektriciteit door middel van stuwdammen. Ik had 

veel vrienden die elektriciteitsingenieurs zijn en die 

stuwdammen hebben gebouwd en ze zeiden tegen 

me dat de stuwdammen voor twintig jaar zijn ge-

bouwd. En ik zei tegen ze: ‘En wat over twintig 

jaar?’ ‘Oh, over twintig jaar...’ Alsof dat nog heel 

lang duurde en er in die tijd ik weet niet wat zou 

gebeuren. 

 Het is indrukwekkend om te zien dat de 

technicus in het onmiddellijke denkt. Het gaat erg 

snel, tegen het natuurlijke model van de tijd in. Uit 

dat oogpunt is de natuur geen model voor het 

handelen wat betreft het ingrijpen van de technicus. 

 Ik wil het nu over de ecologen hebben en over de 

ecologische beweging, omdat ik geloof dat we in de 

gaten moeten houden welke richting deze beweging 

opgaat. In Frankrijk was ik met een paar vrienden 

een van de eersten die de ecologische beweging 

lanceerde. Welnu, ik geloof dat de ecologen sinds 

zo’n tien jaar een aantal fouten maken. 

 Ten eerste maken ze de fout te denken dat het 

evenwicht van de natuur perfect is en dat men daar 

niets aan moet veranderen of verbeteren. Ze 

vergeten dat de mens altijd een beetje aan de marge 

van de natuur heeft gestaan en dat de mens altijd de 

natuur heeft veranderd. Het was, zoals de 

antropologen zeggen, een roofdier, dat wil zeggen 

iemand die van het natuurlijk milieu nam en die het 

natuurlijk milieu verstoorde. Ik geloof dat het een 

fout kan zijn om het natuurlijk milieu te willen 

herstellen alsof de mens niet bestond. 

 Ik denk aan een klein voorbeeld, dat nogal 

folkloristisch is. Een paar jaar geleden heeft een 

groep ecologen niet zover van Bordeaux, in de 

bossen van de Dordogne, een dier ontdekt dat er 

vroeger leefde, maar wat de boeren uitgeroeid 

hadden. Dat dier was een rode adder. De rode adder 

is een heel gevaarlijke slang. En de ecologen vonden 

dat men de Dordogne moest herstellen zoals die 

vroeger was. Ze hebben een aantal rode slangen 

gefokt en die in het bos losgelaten. Natuurlijk waren 

de boeren daar helemaal niet blij mee. Ik geloof 

daarom niet dat alles wat er uit de natuur komt 

behouden, beschermd etc. moet worden. 

 Er bestaat zonder twijfel een goede relatie tussen 

de mens en de natuur. Ik kom op deze goede relatie, 

door een paar afschuwelijke bosbranden die we in 

Frankrijk deze zomer hebben gehad. Ik kende het 

bos, dat heb ik al eerder gezegd, toen het bewoond 

was. Toen het bos bewoond was door boswachters 

en harstappers, waren er geen bosbranden. Omdat 

ze ten eerste onmiddellijk wisten wat ze moesten 

doen als er een klein brandje ontstond. En binnen 

een kwartier of een half uur nadat het vuur was 

ontstaan waren ze ter plekke en doofden het vuur. 

En vaak als ik met twee of drie vrienden in Les 

Landes kampeerde en als we kookten op een klein 

houtvuurtje, kwam er binnen een half uur een 

boswachter langs. Hij had dan de rook gezien of het 

geroken en kwam langs. Hij zag dan dat wij in staat 

waren om een groter vuur te voorkomen en hij liet 

ons begaan. Alles in orde. 

 Maar wat kenmerkend was voor deze branden 

was de woede die de boswachters op een gegeven 

moment op de televisie uitten, dat was zeer 

uitzonderlijk, omdat zij hadden geoordeeld dat om 

de bosbrand te bestrijden er een, wat men vroeger 

noemde, een tegenvuur gemaakt moest worden. 

Dat wil zeggen, men steekt een vuur aan dat het 

andere vuur dooft. De brandweermannen hadden 

ze dat verboden. Die zeiden: ‘Ze zijn gek, ze steken 

een brand aan, dat is van de gekke.’ De 



37 

 

brandweerlieden wisten niet wat een tegenvuur was, 

ze kennen het bos niet. Terwijl een bewoond bos 

een beschermd bos is. Men heeft geen behoefte aan 

vliegtuigen, helikopters etc. men heeft daar allemaal 

geen behoefte aan. Wanneer de mens in contact, in 

symbiose met de natuur leeft, dan is de natuur op 

de juiste wijze beschermd. Dus de ecologen hebben 

ongelijk als ze zeggen dat de natuur en de mens 

gescheiden moeten worden. Maar ze hebben gelijk 

als ze zeggen dat we tot een evenwicht moeten 

komen tussen de natuur en de mens. 

 Een tweede fout van de ecologen is dat ze veel te 

theoretisch worden. Ik ken veel ecologen die aan 

natuurfilosofie doen, maar dat is geen verdediging 

van de natuur. Ze zijn niet in staat om in de natuur 

te leven, maar ze vergoddelijken de natuur op een 

bepaalde manier. Ik hou helemaal niet van 

ecologische redeneringen. 

 Een derde fout van de ecologen, die vooral met 

de Groenen is begonnen, was dat ze in de politiek 

zijn gegaan. Ze geloofden dat men ecologische 

problemen, problemen van de natuur, op kon 

lossen dankzij politieke besluitvorming. Dat is 

absoluut niet zo. Geen enkele politieke beslissing 

kan de problemen oplossen die de ontvolking van 

de natuur concreet veroorzaakt. 

 In de politiek hadden de ecologen een bepaalde 

rol, toen we die speelden was dat goed, en dat is de 

rol van de tegenmacht. Dat wil zeggen de staat of de 

bureaucratie vertegenwoordigt de macht en de 

ecologen zijn een tegenmacht. Wanneer de staat 

een fout maakt, dan moet de milieubeweging een 

sterke beweging zijn, die dat tegenhoudt. En dat is 

bijvoorbeeld gebeurd bij het Plateau du Larzac in 

Frankrijk. Dat ging erg goed. Toen de Bretonnen de 

bouw van een atoomcentrale tegenhielden, hadden 

ze gelijk en ze hebben het bereikt. Maar het was 

geen theoretische ecologie die ze bedreven. Ze 

deden erg goed werk in hun gebied. 

 Een laatste fout van de ecologen was in mijn 

opinie dat ze accepteerden dat de natuur beschermd 

werd door er een toeristische plaats van te maken. 

Dus beweren dat men de natuur redt, om er een 

spektakel van te maken, om een plaats voor 

vrijetijdsbesteding te scheppen, ik geloof dat dat een 

absoluut verschrikkelijke leugen is. Iemand die geen 

respect voor de natuur heeft, die niet van de natuur 

houdt, zal haar daar niet gaan respecteren en ervan 

houden. 

 Als ik de boten in de baai van Arcachon zie, dan 

is het gewoon verschrikkelijk hoe ze in staat zijn het 

leven van het bassin van Arcachon te vernietigen. Ik 

heb het al over de offshore boten gehad, maar je 

hebt daarnaast ook motorboten die erg hard gaan. 

Ze weten niet wat het maritieme leven betekent. Ik 

heb altijd kanogevaren, in een echte Indiaanse 

kano. Wanneer ik rustig in mijn kano zat en er was 

geen andere boot in zicht dan kwamen er dolfijnen 

langs en ik zag scholen vis om me heen. De wind 

nam zijn werkelijke waarde, zijn dimensie, de 

richting van de golven, dat alles, het was levend. 

Maar de mensen die daar met 80 kilometer per uur 

over heen gaan, die zien niets. Het is precies 

hetzelfde als wanneer ze op de snelweg op hun 

motor met 80 kilometer gingen, dat maakt niets uit. 

 Anders gezegd, ik geloof niet dat de natuur gered 

kan worden door het toerisme. En ook niet, wat een 

andere fout is van veel ecologen, door het systeem 

van wat men noemt de nationale parken. Dat wil 

zeggen dat men een hoekje in het bos, of een hoekje 

in de bergen afscheidt en dat een nationaal park 

noemt, daar komt men niet meer aan. De toeristen 

mogen er natuurlijk niet meer heen en men laat het 

zich allemaal ontwikkelen zoals het zich wil 

ontwikkelen. Maar ik zei net al dat de natuur zich 

niet altijd zo goed ontwikkelt. Als je het zich laat 

ontwikkelen zonder dat het bewoond is, dan komen 

er andere bosbrandgevaren. Want een natuur moet 

bewoond en onderhouden worden. Dus ik geloof 

dat de nationale parken ook geen goede oplossingen 

zijn, temeer daar we in Frankrijk de ervaring 

hebben dat als er een nationaal park bestaat, één 

bureaucratische beslissing voldoende is om er een 

kabelbaan aan te leggen of dat men er een nieuwe 

weg omheen gaat aanleggen. Op dit moment gaat 

men waarschijnlijk dwars door een nationaal park 

in de Pyreneeën een TGV-lijn aanleggen. Dus dat 

bewijst de kwetsbaarheid van de nationale parken. 

En het is een fout van de ecologen om te verwach-

ten dat men door de nationale parken iets van de 

natuur kan redden. 

 Ik denk dat de mens aan een kant behoefte heeft 

aan deze relatie met de natuur om zichzelf ten volle 

te ontwikkelen. Ik geloof dat een mens die niets 

anders dan de stad kent zich niet ontwikkelt. Maar 

tegelijkertijd heeft de natuur ook behoefte 

gehumaniseerd te worden. Ik weet dat er immense 

gebieden bestaan, in Canada en de VS, waar de 



38 

 

mens niet aanwezig is. Maar er zijn ook de 

Indiaanse volkeren in Brazilië, die de natuur ook 

humaniseren en haar een zin geven. Op dezelfde 

manier is de natuur die wij als wilde natuur 

beschouwen, zoals de Franse bossen, uiteindelijk 

het product van menselijk werk. Maar een 

menselijk werk waarin de ontwikkeling van de 

mens gelijke tred hield met de ontwikkeling die hij 

de natuur toestond, dat is wat ik de symbiose noem, 

of de zin die men aan de natuur geeft. 

 

U zegt dat wanneer men de natuur als model 

beschouwt, dat een valse verleiding is... 

 

Ik geloof dat het een verleiding is om de, laat ik 

zeggen, wilde natuur als model te beschouwen. De 

wilde natuur bevat uiterst belangrijke elementen 

van evenwicht, waar een soort natuurlijk evenwicht 

is dat zich tussen de soorten ontwikkelt, 

bijvoorbeeld. Maar men weet ook dat er perioden 

geweest zijn van vernietiging, van zelfvernietiging, 

van zelfmoord van de natuur. De ijstijd was iets 

natuurlijks, maar het was zelfmoord van de natuur. 

Dus alles wat van de natuur komt is niet 

noodzakelijkerwijs goed. Het moet door de mens 

met respect worden afgewogen. 

 

Waarom bestaat er geen natuurlijke grens voor ons 

handelen? 

 

Voor ons handelen? Waarom er geen natuurlijke 

limieten bestaan... Voor zover we weinig middelen 

hadden om in de natuur in te grijpen, respecteerden 

we haar. En de mens vond er uiterst intelligente 

dingen om zich te beschermen. Bijvoorbeeld in Les 

Landes, in het bos van Les Landes, bestond ondanks 

een menselijke bewoning gevaar voor bosbrand 

door het pijnbomenbos. Dus waren alle huizen 

omringd door een grote ruimte waar geen bomen 

stonden. Dat noemt men een aireal en daarna 

kwam een stukje groene bomen, dat wil zeggen 

bomen die niet branden, bijvoorbeeld groene eiken 

die niet branden, en daarna begon het bos dat ge-

vaarlijk kon zijn. Dus het was erg intelligent, maar 

het was geen wreed middel tegen het bos en de 

bomen. 

 Sinds wij middelen hebben die bijna 

ongelimiteerd zijn, heeft de mens de wijsheid niet 

om de middelen om te handelen niet te gebruiken. 

Dat is het werkelijke tragische probleem: onze 

middelen zijn onze capaciteit tot wijsheid 

voorbijgeschoten. Ik kom terug op wat we al gezegd 

hebben, toen Bergson het had over een 

noodzakelijke uitbreiding van de ziel: tegelijkertijd 

met de middelen moet de ziel van de mens groter 

worden. 

 

Waarom is het niet waar dat het doel de middelen 

heiligt? 

 

Wel, het doel heiligt de middelen niet, omdat 

slechte middelen, historische en biologische 

ervaring ons dat hebben laten zien: slechte 

middelen zullen het doel wat men nastreeft 

corrumperen, bederven. Dat wil zeggen dat tegen-

gesteld aan wat de Romeinen zeiden, men nooit de 

vrede zal bewerkstelligen dankzij de oorlog. De 

middelen voor een oorlog leiden niet tot het creëren 

van de vrede. Terwijl de Romeinen zeiden: si vis 

pacem, para bellum (‘als men vrede wil, moet men 

zich op de oorlog voorbereiden’), hebben ze hun 

hele leven de oorlog voorbereid. En ze hebben hun 

hele leven oorlog gevoerd, door de oorlog voor te 

bereiden om vrede te hebben. De Romeinen hebben 

nooit vrede gekend. 

 Dus ik geloof dat de middelen het doel 

beïnvloeden en wanneer de mens extreem machtige 

middelen toepast kan hij geen resultaat van 

evenwicht, van vrede, van rust en van vreugde 

bewerkstelligen. Toen Hitler de macht greep stelde 

hij doelen die magnifiek waren. Maar de middelen 

die hij gebruikte hebben de doelen die hij had 

voorgesteld verpest. En het gaat altijd om hetzelfde. 

Het belangrijkste in onze samenleving is om de 

middelen in te schatten. Over de doelen is iedereen 

het uiteindelijk wel eens. Iedereen is het toch wel 

eens over de doelen die men wil bereiken. Maar de 

techniek geeft ons nooit doelen, de techniek geeft 

ons middelen en daarom is de vraag absoluut 

essentieel. Het enige probleem is de middelen die 

men gebruikt te beoordelen. 

 

U zegt ook dat het kunstmatige op zich niet het 

probleem is... 

 

Nee, het kunstmatige... Wij zijn kunstmatige 

wezens. Dat wil zeggen de mens heeft zich sinds 

500.000 jaar geleidelijk geschapen. Wij hebben niet 



39 

 

veel gemeen met de Cro-Magnon mens. We zijn erg 

verschillend. Wij zijn artificiële wezens. 

 Ik verwerp het kunstmatige helemaal niet. Ik 

vraag dat men het beoordeelt. Ik vraag dat men het 

waardeert. Waarom gebruik ik dat middel? 

Correspondeert dat middel met mijn wil om te 

domineren, mijn machtsverlangen, met verlangen 

om boven de andere te staan, met mijn wil om te 

winnen? Dan moet ik wantrouwen koesteren tegen 

het middel in kwestie. Als het middel me toestaat 

een goede relatie met de anderen te hebben, als het 

middel me in staat stelt een meer werkelijke 

uitwisseling met de anderen te hebben, om echt te 

praten, als het middel het woord en de relatie met 

het woord niet vernietigt – dan is het een goed mid-

del, dan zal ik het gebruiken. Het is niet omdat het 

kunstmatig is dat het slecht is, maar omdat het 

gevaarlijk is in het kunstmatige te zijn. 

 

Hoe kunnen wij ons tegelijkertijd bewust zijn van 

de situatie waarin we nu leven en proberen ons lot 

in eigen hand te nemen? 

 

Ik zou zeggen dat die twee elementen nauw met 

elkaar zijn verbonden. Wanneer men de situatie 

niet als zeer ernstig beschouwt, zal men niets gaan 

doen. En als men ervan overtuigd is dat het vol-

doende is om wat meer techniek te gebruiken, om 

de techniek een beetje te verbeteren, om het met 

andere techniek te compenseren, dan doet men niet 

anders dan het technisch systeem te versterken. 

 Een anekdote: wij waren met een kleine groep 

uitgenodigd door mijnheer Chirac, toen hij 

minister-president was. Hij wilde ons een aantal 

vragen stellen. In de praktijk waren wij het die de 

vragen stelden. Ik vroeg hem een aantal dingen over 

technieken die hij wilde inzetten om veel dingen in 

de stad Parijs sterk te veranderen. Hij was erg 

geënerveerd door de vragen die ik hem stelde en hij 

antwoordde me: ‘Mijnheer Ellul, mijn technici 

zullen al uw problemen oplossen.’ Als men mij zegt 

dat hun technici alle problemen zullen oplossen, 

dan ben ik daar helemaal niet gerust op, want dan 

zullen de problemen zeker steeds erger worden. 

 Anders gezegd: vanaf het moment dat ik de 

situatie als werkelijk gevaarlijk beschouw, dan moet 

ik, meer dan technieken, al mijn intellectuele, 

menselijke capaciteiten, mijn relaties met de 

anderen inzetten, bewegingen creëren etc. Dat wil 

zeggen dat als ik denk dat er een fataal risico 

bestaat, dat de zaken zich dreigen te ontwikkelen als 

een noodlot voor de mens, – en ik heb geschreven 

dat de techniek zich uiteindelijk ontwikkelde als een 

soort noodlot voor de mens –, op dat moment moet 

de mens in opstand komen en weigeren dat het een 

noodlot is. Op dat moment vinden wij terug wat de 

mensheid altijd gedaan heeft als ze zich tegenover 

een noodlot bevond. 

 Het is voldoende om zich alle Griekse 

theaterstukken te herinneren waar de mens zich in 

het aangezicht van een fataliteit opricht en ‘nee’ 

zegt. ‘Ik wil ook dat de mensheid voortbestaat en 

dat de vrijheid bestaat.’ Op dat moment moet men 

hopen, niet op het behalen van snelle 

overwinningen en men moet niet hopen dat de 

strijd ons gemakkelijk af zal gaan, maar men moet 

weten dat we doorgaan om, ik zou zeggen, onze rol 

van mens te vervullen. 

  Toen de prehistorische mens zich tegenover 

buitengewone krachten bevond die hem 

omringden, dan had hij het gevoel dat hij daar niet 

tegenop kon vechten. Maar hij deed het wel. Jullie 

kennen zeker de periode, dat de holenberen zich zo 

snel ontwikkelden, dat de mensheid bijna 

verdween. Ze konden er niet meer tegen vechten. 

Maar ze hebben het toch geklaard om de middelen 

te vinden om dit enorme gevaar te overwinnen. Wij 

bevinden ons in dezelfde situatie. Het zijn wijzelf 

die onze holenberen produceren, maar het is in 

werkelijkheid geen situatie die onoverkoombaar is. 

Er is geen fataliteit die wij niet kunnen overwinnen. 

Daar zijn alleen diepe redenen voor om zich tot 

vechten aan te zetten. Men moet erg sterke over-

tuigingen hebben. Men moet willen dat de mens 

uiteindelijk een mens blijft. Men moet een werke-

lijke relatie met de anderen terugvinden. Men moet, 

en dat kan niet anders dan met niet-technische en 

nederige middelen, de relatie met de anderen... Die 

strijd tegen de technische fataliteit hebben we 

gevoerd in kleine acties. Maar het moeten altijd 

kleine groepjes mensen zijn, op menselijke schaal, 

waar men elkaar kent. Het zal geen grote beweging 

van massa’s zijn, het zullen geen immense vakbon-

den zijn, noch immense politieke partijen die ertoe 

zullen komen om te strijden tegen deze ontwikke-

ling. 

 Wat ik voorstel zal niet erg efficiënt zijn, zeker. 

Als wij tegen zaken vechten, omdat die té efficiënt 



40 

 

zijn, dan kunnen wij het niet doen door nog 

efficiënter te zijn. Dat zal niet onmiddellijk erg 

efficiënt zijn. Maar we moeten hopen dat de mens 

niet uitsterft en waarheden van generatie op 

generatie blijft doorgeven. 

 Ik verzeker jullie dat ik in 1968 geen grootse 

dingen verwachtte tegenover de technische 

ontwikkelingen. Ik was stomverbaasd door wat er 

in 1968 gebeurde, – en later heeft het een slechte 

wending genomen, het was niet wat men moest 

doen –, maar plotseling werden duizenden jongeren 

zich bewust van wat deze technische 

consumptiesamenleving betekende. Voor mij was 

dat erg, erg belangrijk. 

 En ik ben ervan overtuigd dat wat men 

tegenwoordig de malaise van de jongeren noemt, 

precies hetzelfde is. Ze zijn niet tevreden met hun 

omgeving, die geeft geen antwoord op hun 

menselijke behoeften, hun behoefte om mens te 

zijn, want dat bestaat nog, de behoefte om mens te 

zijn, ondanks alle krachten die op de mens drukken. 

De mens heeft nog behoefte om zich menselijk te 

voelen. 

 

Hoe kan de mens de voortdurende angst aan, 

tegelijkertijd bewust van de situatie zijn en toch zin 

aan zijn leven geven, en bijvoorbeeld kinderen op 

de wereld zetten? 

 

Dat is een vraag die absoluut beslissend is. Maar 

alleen ben ik hier verplicht een dimensie toe te 

laten, die niet simpelweg een psychologische 

dimensie en een humanistische dimensie is. Mijn 

antwoord kan niet meer zijn dan mijn antwoord, 

dat wil zeggen dat er voor mij een hoop bestaat in 

de zin dat ik in Jezus Christus geloof. Ik kan het niet 

anders zeggen. En daarom weet ik dat er een hoop 

aan gene zijde bestaat van alles wat een reden tot 

wanhoop kan zijn. En omdat Jezus Christus de 

zoon van God was, die het kwaad in de wereld over-

won, kan ik aan die strijd deelnemen, in de 

wetenschap dat ik niet alleen ben. 

  En eigenlijk moet ik aan mijn kinderen en 

kleinkinderen overdragen wat ik in deze wereld heb 

geconstateerd en aan de andere kant dat wat me 

heeft doen leven en wat me in staat stelde om te 

vechten. Omdat, als ik de boeken heb geschreven 

die ik heb geschreven, dan zou ik zeggen dat dat in 

belangrijke mate gedaan is om de mensen te 

brengen tot, niet tot een geloof in Jezus Christus, 

nee, maar om de mensen bewust te laten worden 

van de ernst van de situatie en dat men zoveel 

mogelijk moet weten dat we verantwoordelijk zijn. 

En ik zeg verantwoordelijk zijn, maar voor mij is er 

het woord van God, dat me in feite zegt dat er een 

hoop is. Wat maakt dat, mijn werk uit twee grote 

delen bestaat: het deel van de sociologische studie 

en het deel van de theologische studie. En in 

werkelijkheid kan men die niet van elkaar scheiden. 

Maar buiten dit geloof in Jezus Christus, geloof ik 

dat de angst me zou domineren. Dat wil zeggen dat 

ik in feite de verantwoordelijkheid niet zou durven 

nemen om kinderen te nemen, om kinderen gehad 

te hebben. Maar mijn vrouw en ik waren het erover 

eens voorzover we ervan overtuigd waren dat God 

uiteindelijk onze geschiedenis leidt, als wij haar 

maken. Dus pas op om niet de fout te maken die te 

vaak gemaakt wordt om te zeggen dat het after all 

toch God is die alles leidt. Helemaal niet, God leidt 

als wij zelf handelen. 

 En ik geef vaak het kenmerkende voorbeeld van 

wat men het wonder van Jezus Christus noemt, van 

de vermenigvuldiging van het brood. Wanneer de 

discipelen hem opzoeken en zeggen dat al deze 

mensen honger hebben, dan zegt Jezus Christus 

hen: ‘Hebben jullie wat te eten?’ En de discipelen 

brengen hem brood en vissen. En vanaf dat 

moment heeft het wonder plaats. Maar als de 

discipelen niets hadden gebracht was er geen 

wonder geweest. Dat wil zeggen dat men niet moet 

verwachten dat God alle dingen wel zal regelen. 

Helemaal niet. Hij zal ons helpen en hij zal met ons 

zijn als wij ons verbinden in de strijd, en die strijd 

zo sterk mogelijk strijden. 

 

Hoe beschouwt u, veertig jaar nadat u The 

Technological Society heeft geschreven het 

resultaat van uw werk? 

 

Ik heb al een beetje gezegd in welk perspectief ik 

was begonnen deze boeken te schrijven. Het was 

altijd... het was voor mij geen universitair, 

intellectueel, wetenschappelijk werk. Het was altijd 

bedoeld om de mens te manen zijn 

verantwoordelijkheid te nemen: ‘Kijk, dat is uw 

situatie, dat is onze situatie. Dus ga aan het werk 

opdat dat verandert.’ Dat was de zin van al mijn 

boeken. Ik kan zeggen dat in de mate dat de 



41 

 

technische samenleving voort is gegaan te 

functioneren en de techniek zich buitengewoon 

ontwikkeld heeft, ik gefaald heb. Ik heb gefaald op 

politiek, sociologisch niveau, maar aan de andere 

kant zijn er duizenden personen die begrepen 

hebben wat onze situatie was en die zich op de een 

of andere manier hiermee verbonden hebben en 

vaak spectaculaire successen hebben behaald. Het is 

altijd hetzelfde, in een strijd van deze soort kan men 

geen precieze berekeningen maken. Dat wil zeggen 

dat er over de effecten mijn boeken, mijn 

bijeenkomsten, van mijn lezingen etc. nooit statis-

tieken zullen bestaan, van mensen die overtuigd 

raakten of niet overtuigd raakten, nee. Maar ik weet 

dat er her en der mensen zijn, die het soms ver 

geschopt hebben. 

 Ik had het over de fouten van de ecologen. Ik 

heb veel vrienden die ecoloog zijn, en ik denk aan 

een paar die zelf werkelijk terug naar een hard leven 

op het platteland, de bergen gegaan zijn en die 

buitengewoon slagen. 

  Wat me verbaast, als ik het daarover heb, wat me 

altijd verbaast... Ik onderhoud nog steeds een 

correspondentie met hen. Eéntje leeft ergens in de 

Cevennen en fokt dieren. Het is vaak erg moeilijk, 

hij gaat door met nadenken en wat me verbaast is 

dat hun brieven altijd van een verbazingwekkende 

intellectuele kwaliteit en juistheid zijn. Een van 

mijn oude studenten, die meester in de rechten is, 

die politieke economie heeft gedaan, die een graad 

in de wiskunde heeft, leidt sinds vijftien jaar met 

zijn vrouw en kinderen een volledig boerenleven, 

ver in de Cevennen. Het is een hard leven. De 

brieven die hij me schrijft zijn bewonderenswaar-

dig, en dan de dingen die hij doet. Hij fokt grote 

beesten en hij heeft geweigerd de beesten te laten 

vaccineren tegen de verschillende ziekten. Dus men 

heeft hem aangevallen, de gezondheidsdienst heeft 

hem aangevallen. Ze zeiden dat hij een groot mis-

drijf had begaan. Hij heeft zijn standpunt volgehou-

den en hij heeft uitgelegd dat als hij zijn beesten 

fokt op grote hoogte, zonder een enkel contact met 

andere kudden en in volledig gezonde omstandig-

heden, dan heeft men geen enkel vaccin nodig. En 

al zijn beesten, zijn koeien, zijn ossen hebben geen 

enkel vaccin nodig. Er zijn veel veterinaire experti-

ses geweest en uiteindelijk hebben de experts 

gezegd dat hij gelijk had. Hij heeft gelijk en hij heeft 

zijn proces gewonnen. Voor mij is dit tekenend, 

want het wil zeggen dat men zonder een heleboel 

technische middelen kan, op voorwaarde dat men 

de regels van de natuur nauwkeurig respecteert. Dat 

is een voorbeeld van de effecten, ik kom weer terug 

op waar we het net over hadden, maar het lijkt mij 

een interessant voorbeeld. En ik heb er nog veel 

meer. 

 

Waarom ligt er in de technische samenleving een 

taboe op de uiting van een pessimistische visie? 

 

Ja, wat wilt u? Er zijn twee aspecten. Ten eerste ben 

ik vaak hevig bekritiseerd, bijvoorbeeld in de VS. Ze 

zeiden: ‘Dat is zo, omdat hij Calvinist is.’ Dus 

Calvinist stond voor pessimist etc. Het vervelende is 

dat ik geen Calvinist ben. Dan zouden ze niets 

hebben begrepen van mijn theologie. Maar dat is 

niet belangrijk. Het andere is dat je begrijpt dat 

pessimistisch te zijn in een samenleving als de onze 

alleen maar naar zelfmoord kan leiden. Dus men 

moet optimistisch zijn. Men moet zijn vrije dagen 

doorbrengen in Disneyland. Dan is men 

optimistisch, als men naar Disneyland gaat. Men 

hoeft er over niets meer na te denken. Anders 

gezegd, de beschuldiging dat je pessimistisch bent 

komt erop neer te zeggen: u weerhoudt de mensen 

ervan dat ze rustig kunnen slapen. Laat de dingen 

toch gewoon gaan, maakt u zich er niet druk over, 

slaap rustig en dan loopt het zoals het kan. Dat is 

wat men wil zeggen als men zegt dat ik 

pessimistisch ben, want persoonlijk ben ik helemaal 

niet pessimistisch. 

 

Wat is de reden dat u gelooft dat, wat u noemt de 

‘verschrikkelijke waarheid’ onverdraaglijk is voor 

de meeste mensen? Waarom noemt u de waarheid 

verschrikkelijk? 

 

Ik denk aan een zin in de Brief aan de Hebreeën die 

zegt: ‘Het is iets vreselijks om in de handen van God 

te vallen.’ De waarheid is verschrikkelijk omdat ze 

ons onze illusies afneemt. Onszelf te leren zien met 

onze zwakke middelen in de greep van de extreem 

machtige middelen die er in de wereld bestaan, dat 

is verschrikkelijk. 

 En de waarheid is verschrikkelijk, niet alleen 

wanneer ze ons de werkelijkheid doet ontdekken, 

maar bovendien wanneer ze ons ook onze eigen 



42 

 

zwakheid doet ontdekken. Dat is wat verschrikke-

lijk is: deze ontmoeting tussen de wereld die er is en 

mijn zwakheid. 

 En de waarheid bestaat er op dat moment uit het 

weinige dat ik kan in dienst te stellen van Diegene 

die de waarheid ís. Op dat moment is de waarheid 

niet meer verschrikkelijk. Maar ze is verschrikkelijk 

als we hem niet aan Jezus Christus verbinden. Dat is 

het punt waar ik altijd op terugkom, dat is van 

levensbelang voor mij. 

 

Is er een ontsnapping mogelijk? 

 

Ik ben er absoluut van overtuigd dat het mogelijk is, 

want het technisch systeem dat ik beschreven heb is 

gelukkig nog niet voltooid. Het is niet voltooid, het 

is niet perfect, het heeft nog niet het resultaat 

bereikt dat men ervan had verwacht. 

 Ik heb op bepaalde pagina’s aangetoond dat het 

bijvoorbeeld erg fragiel was. We zullen het over een 

voorbeeld van deze fragiliteit van bepaalde aspecten 

van het technisch systeem hebben. In Frankrijk zijn 

elektriciteitskabels gebroken onder het gewicht van 

de sneeuw. Het is toch ongelooflijk om te bedenken 

dat als bijna alles afhangt van elektriciteit, een flinke 

sneeuwval voldoende is om 300.000 huizen van 

elektriciteit te beroven! Dat is van een verbazende 

fragiliteit. En elke keer als men één specifiek aspect 

van het technisch systeem bekijkt, dan bemerkt 

men dat het uiterst breekbaar is. Het is fragiel ook 

in de mate dat het erg snel verandert. Dat wil 

zeggen dat objecten die op een bepaald moment erg 

efficiënt en nuttig waren, houden snel weer op dat 

te zijn. Het is ook fragiel in de mensen. Ik vind het 

altijd treurig, wanneer men aan jongeren één 

beroep leert. Wij weten heel goed, men heeft het 

herhaaldelijk gezegd, dat een jongere van achttien, 

twintig jaar in de loop van zijn carrière minstens 

drie maal van beroep zal veranderen. Dus als men 

zich ertoe beperkt hem maar één beroep en één 

beperkte techniek te leren, dan is dat erg kwetsbaar. 

De arme, binnen tien jaar heeft hij geen beroep 

meer, dan is hij niets meer. Dus er bestaat een soort 

kwetsbaarheid. 

 Verder is er sprake van incoherenties. Incohe-

renties die voortkomen uit het feit dat de mensen 

nog niet volledig rationeel zijn. Er zijn er die gek 

zijn. Dus er doen zich politieke 

onsamenhangendheden voor, met Hitler, met 

Saddam Hoessein, etc. Zij zijn gek. Dat gooit het 

systeem helemaal in de war. Je hoeft maar te kijken 

naar de huidige crisis, die men de Golfcrisis noemt, 

tot op welke hoogte alle politici totaal onthand zijn. 

President Bush stuurt steeds duizenden mannen 

extra naar de Golf. Om wat te doen? Dat weet men 

nog niet zo goed. Ze gaan oorlog voeren, ze gaan 

geen oorlog voeren etc. Dus er zijn gekken en 

daarom zijn er storingen in die technische 

ontwikkeling. 

 Verder is er nog iets belangrijks: de traagheid 

van de mens, zelfs als hij goed bewerkt is door de 

reclame, de propaganda, etc. Er is een zekere 

traagheid van de mens om zich aan te passen aan 

alles wat men hem aanbiedt. Ondanks alles geeft 

men zich er rekenschap van dat de mensen niet 

oneindig aanpasbaar zijn. Dus de onaangepastheid 

van de mens aan het technisch systeem provoceert 

een zekere hoeveelheid chaos. 

 En tenslotte is het duidelijk – en dat is niet erg 

optimistisch –, het is duidelijk dat wij de kant van 

een crisis opgaan die veel ernstiger is dan wat wij 

tot nu toe gekend hebben. Ten eerste de crisis van 

de kloof tussen Noord en Zuid, tussen de landen die 

men ontwikkeld noemt en de landen die men 

onderontwikkeld noemt, of die op weg zijn om zich 

te ontwikkelen. We hebben al gezegd dat de kloof 

zich vergroot. Dat zal niet erg lang kunnen duren. 

Het is een illusie dat wij door zullen gaan met 

consumeren, etc. terwijl andere volken zich in een 

positie bevinden van constante ondervoeding. Het 

is erg moeilijk om de kloof te dichten. 

 Op dit moment hoeft men maar naar het 

absurde probleem te kijken van de moeilijkheden 

bij de distributie van levensmiddelen in de Sovjet-

Unie. Jullie hebben er natuurlijk wel over gehoord, 

Duitsland stuurt duizenden tonnen levensmiddelen 

naar de Sovjet-Unie en die levensmiddelen stapelen 

zich op in pakhuizen in de Sovjet-Unie en men 

slaagt er niet in ze bij de bevolking af te leveren die 

er behoefte aan heeft. Dat is absurd, als men denkt 

aan de buitengewone middelen die tot onze 

beschikking staan, de transportmiddelen, de 

middelen om... Dat zou niet moeten kunnen 

gebeuren. 

 Wel, het is een situatie die zich zal verergeren 

tussen de ontwikkelde landen en de 

onderontwikkelde landen. Er zal een moment 

komen waarop dat tot uitbarsting zal komen. Hoe, 



43 

 

dat weet ik niet. Misschien door een algemene 

opstand van de hongervolken, dat is mogelijk. 

 Verder stevenen we naar mijn mening, en die 

van enkele zeer goede economen, recht af op een 

economische crisis, die een wereldcrisis zal zijn. 

Geen enkele staat zal eraan ontkomen. En op dat 

moment zal men niet anders kunnen dan ons hele 

systeem te herzien. Zowel technisch als econo-

misch, men zal ons hele systeem moeten herzien. 

Maar dat zal gedaan moeten worden temidden van 

een ramp en een catastrofe. 

 Terwijl wat ik zou hebben gewild is dat men met 

een aantal simpele, menselijke en directe remedies 

alles geleidelijk en progressief kon oplossen, en 

zonder de algemene obsessie van de techniek. Dat is 

de keus waar we voor staan. 

 Dat er een economische crisis zal zijn is 

nagenoeg onvermijdelijk in de komende tien of 

vijftien jaar. Het verbaast me zo dat de politici een 

air hebben door te gaan alsof het allemaal nog kan 

voortduren: ‘In het jaar 2005 zal men dit en dat 

produceren.’ Welnee, in het jaar 2005 zal er al een 

ramp gebeurd zijn en dan zijn we misschien ver-

plicht ons te gedragen als in 1940; iedereen komt 

terug op het land en teelt zijn aardappels. 

 

Maar met dit voorbeeld geeft u aan dat de techniek 

niet iets actiefs is, maar juist iets passiefs. 

 

Wat ik wil zeggen is dat de mens ofwel gaat 

begrijpen dat hij verantwoordelijk is voor de ont-

wikkeling en dat de ontwikkeling waarin wij ons 

bevinden veranderd moet worden, ofwel hij zal 

nieuwe oplossingen zien, en hij gaat door in 

dezelfde richting. Dan zal dat een ramp zijn en dat 

is geen oplossing. Op dat moment zal de mens wel 

gedwongen zijn oplossingen te vinden, maar die 

zullen pijnlijk zijn. Veel pijnlijker. 

 

Waarom zegt u dat Hitler uiteindelijk toch de 

oorlog gewonnen heeft? 

 

Heel eenvoudig omdat Hitler de modernste 

technische middelen heeft gebruikt en daarom heeft 

hij gewonnen. Maar hij heeft gewonnen terwijl hij 

een morele en economische chaos veroorzaakte in 

zijn land, waarvan de gevolgen nog steeds voelbaar 

zijn. We zien nog steeds de consequenties daarvan. 

Duitsland is bezig weer één groot land te worden. 

West-Duitsland heeft op het economisch vlak 

gewonnen, maar de morele consequenties van het 

Hitlerisme zijn niet afgelopen. Daar hebben we 

voorbeelden van. 

 Wat ik nog, buiten deze vraag over Hitler, wilde 

zeggen is dat eigenlijk het perspectief van een 

mogelijke crisis ons van nu af aan verplicht tot het 

aannemen van een houding die precies het 

tegenovergestelde is van wat men doet als men is 

opgenomen in het technisch systeem. Ik kom terug 

op de formule die ik gebruikt heb in een artikel in 

de VS: we moeten leren op wereldniveau 

(globalement) te denken en lokaal te handelen. Op 

wereldniveau denken is dat wat alle media proberen 

te verhinderen. Men geeft je miljoenen informa-

tieflitsen en je kunt absoluut niet over een probleem 

nadenken dat je in het geheel plaatst. ‘Globaal’ 

denken veronderstelt dat je over een sociale, histo-

rische of politieke kwestie nadenkt in zijn geschie-

denis, dat je over alle politieke en economische 

zaken nadenkt die daarmee in verband staan en 

nadenkt over de consequenties die deze of gene 

beslissing kan hebben. Het is duidelijk dat als je een 

krant doorloopt en je ziet een bericht over de Golf, 

over het voetbalschandaal in Frankrijk, een bericht 

over de elektriciteitskabels, een bericht over een 

epidemie die heerst, je niet globaal kunt denken. 

Dat is niet mogelijk. 

  Dus wat moet men doen als men bewust wil 

worden van een mogelijk handelen? Het handelen 

moet lokaal zijn. Als globaal moet denken, moet 

men lokaal handelen. 

 Zonder dat vervalt men in de fout van de 

ecologen. Zij geloven dat ze via de politiek kunnen 

handelen, dat men kan handelen door massa’s 

mensen op straat te krijgen. Men moet lokaal 

handelen, op nauwkeurige punten in de politieke 

activiteit, in de sociale activiteit, etc. en altijd 

temidden van kleine groepen. 

 Ik had het net over ecologen als tegenmacht. In 

het politieke leven hebben we die strijd gevoerd die 

zeer interessant was. Men presenteerde zich niet bij 

de verkiezingen, maar volgde alle verkiezingsbij-

eenkomsten en men stelde lastige vragen aan de 

kandidaten. Men zei ze: ‘Wat denkt u, als u ziet dat 

het waterpeil van l’etang d’Ourtain lager wordt? Dat 

is de fout van wat u aan het doen bent.’ Dus de 

vragen die de ecologen aan een politicus of op 

openbare bijeenkomsten kunnen stellen, dat is de 



44 

 

tegenmacht. Dat toont aan dat de politici nergens 

van weten, niets begrijpen en niets weten. Dat is het 

werk dat de ecologen moeten doen. Dat is lokaal 

werk. 

 Verder handelt men lokaal door middel van 

kleine groepen. Dat wil zeggen dat toen wij onze 

ecologische beweging in het Zuidwesten opzetten 

om het platteland en de kust van het Zuidwesten te 

verdedigen, hebben wij succes gehad iedere keer als 

we de interesse hadden opgewekt van de lokale 

bevolkingen. Als we in een klein dorp of stad de 

mensen interesseerden voor dit of dat project dat de 

bureaucratie had uitgevoerd, dan slaagden we echt. 

Maar als de mensen ons zeiden dat het niet belang-

rijk was en dat ze niet zelf wilden handelen, dan 

konden wij, vanuit Bordeaux, geen antwoord geven 

op wat er op 200 of 250 kilometer afstand gebeurde, 

nee. We konden ze elementen aangeven. Als het 

nodig was dat ze voor een tribunaal kwamen 

pleiten, dan voorzagen we ze van een goede advo-

caat. Als er publieke toespraken gehouden moesten 

worden, dan konden we dat doen. Maar het waren 

zij die de leiding moesten nemen. Dat was ons hele 

werk, om de bevolking lokaal bewust te laten 

worden van hun verantwoordelijkheid in de 

ontwikkeling van hun regio. Dat is lokaal handelen. 

We hebben ook lokaal gehandeld voor de 

jongerengroepen die we hebben opgezet, en voor de 

ecologische verdediging. 

 

[Ellul leest een gedeelte voor uit zijn boek ‘Le 

Bluff Technologique’:] 

 

“Wat betreft de natuur hebben we tot nog toe in een 

omgeving geleefd die voor ons was gemaakt, maar nu 

maken we onze eigen omgeving zonder natuur. Deze 

enorme transformatie brengt een superovervloed met 

zich mee waarvoor een fundamentele schaarste de 

compensatie is; het onvermijdelijke resultaat is een 

economische schommeling, een schommeling van de 

mensheid zelf, waarvan we nu de eerste tekenen zien. 

 In deze situatie vindt er een bepaalde overdracht 

plaats, die er ook een van de symptomen van is. 

Objecten en machines gelden niet langer louter als 

zodanig, omdat we in een dergelijke wereld niet 

kunnen leven. Barthes en Baudrillard lieten lang 

geleden zien dat we symbolen gebruiken, en het 

systeem van objecten laat zien dat alles verschilt van 

wat het nu is. Er is geen ware symbolisatie in de 

primaire zin. Wat zich voltrekt is de schepping van 

een fictieve wereld waarin ons religieus besef zich in-

bedt. Objecten zoals de televisie, computers, 

motorfietsen en raketten verwerven zich een fabel-

achtige dimensie vanwege het besef van hun macht, 

hun alomtegenwoordigheid, hun dominantie, de 

onbegrensde toegang die ze verschaffen, hun geheim 

dat vreemd voor ons blijft, en het heilig ontzag dat 

we ervaren tegenover de kernsplijting. Dit complex is 

typisch religieus. Het religieuze en het heilige, dat we 

uit de natuur hebben gejaagd, wordt nu 

toegeschreven aan objecten. Maar let op: de over-

dracht is bepaald niet hetzelfde. Oorspronkelijk 

brachten we onze religieuze gevoelens in verband 

met onze natuurlijke omgeving. De boom, de bron, 

de wind, het dier waren het centrum. We schreven ze 

een formidabele grootsheid toe en ze werden heilig. 

Maar de dingen die op dit moment onze menselijke 

omgeving vormen, spelen nu die rol. Wijzelf zijn niet 

veranderd. We brengen nog steeds ons religieus 

gevoel in verband met datgene wat onze omgeving 

uitmaakt. We aanbidden en gebruiken met plezier 

en angst datgene dat onze omgeving vormt, we 

brengen het offers. Het is de omgeving die veranderd 

is. Maar hoe ver zijn we van de veronderstelde 

onttovering van de wereld [Entzeuberung der Welt]! 

Het is eenvoudig zo dat de wereld, die we nu kennen, 

geen verband meer houdt met de menselijke wereld 

die, tot een halve eeuw geleden, eeuwig leek te zijn.” 


