Interview met Jacques Ellul

Interviewers: Jan van Boeckel en Karin van der Molen
Camera: Pat van Boeckel (december 1990)
© ReRun Producties, polarstarcentre@yahoo.com

Jacques Ellul, Foto: Pat van Boeckel

Dit interview werd gedurende vijf dagen
in december 1990 opgenomen in Elluls
woonplaats Pessac, in Zuid-Frankrijk,
ten behoeve van de documentaire Het
Verraad van de Techniek die in 1992 door

de IKON-omroep op tv is uitgezonden.

Link naar de film:
https://topdocumentaryfilms.com/betrayal-
technology-portrait-jacques-ellul/

Wat is uw definitie van techniek?

De techniek, in de zin waarin ik het gewoonlijk
gebruik, met een hoofdletter, verschilt in twee
opzichten van de gebruikelijke betekenis. Allereerst:
de techniek is een geheel van onderling verbonden,
aparte technieken; ze vormen samen een geheel. Ze
vormen, zoals ik het laatstelijk genoemd heb, een
systeem. Aan de andere kant is techniek een geheel
dat onathankelijk, autonoom is.

Dat is iets anders dan alles wat er tot nu toe
historisch bestaan heeft. Dat wil zeggen, de mens
heeft altijd technieken gebruikt, maar die waren
altijd gescheiden van elkaar. Er bestonden
technieken om huizen te bouwen, de techniek van
de jacht, maar die waren niet van elkaar athankelijk,
terwijl nu alles met elkaar verbonden is. En aan de



andere kant waren de technieken altijd onderge-
schikt aan geboden, religieuze bijvoorbeeld, of
mythische. De mens plaatste de techniek niet boven
al het andere. Bijgevolg hebben we tegenwoordig
een verschijnsel dat verschilt van wat in de loop van
de mensheid heeft bestaan. En het is dit fenomeen
dat ik de techniek heb genoemd, en dat eigenlijk
wezenlijk gerelateerd is aan de vermeerdering van
onze middelen tot handelen.

Het is een abstract verschijnsel, het is niet con-

creet zoals de techniek van een auto of de fotografie.

Het is een abstract verschijnsel dat gekenmerkt
wordt door interactie, dat wil zeggen de wederkeri-
ge, meervoudige werking van technieken en aan de
andere kant een constante versnelling. De techniek
gaat steeds sneller vooruit.

Ik gebruik niet het woord technologie, dat steeds
meer gebruikt wordt, omdat het absoluut niet de
betekenis heeft die men eraan gegeven heeft. Het is
samengesteld uit twee Griekse woorden. Het woord
techné, wat ‘de kunst’ of ‘techniek’ betekent, en
logos, dat ‘het woord’ betekent. Dus technologie wil
zeggen: het discours over techniek. Dat is
etymologisch wat technologie betekent. Anders
gezegd: technologie is de filosofie van de techniek,
het is een uiteenzetting over de techniek. Het is ook
het onderricht dat een docent over een techniek
gaat geven. Dat is technologie.

Trouwens, de eerste werken die over techniek
spreken, ik denk bijvoorbeeld aan Mumford,
hebben het niet over technologie. Mumford wist
perfect wat dat betekende. Het woord technologie
gebruiken in de zin van techniek is een absurditeit.
Het is inderdaad voldoende de vraag te stellen: hoe
ga je een discours over de technologie noemen? En
als je het Griekse woord zult gebruiken, zal je in
feite zeggen ‘technologie-logie’, wat niets betekent.
Het is een woord dat steeds meer gebruikt en
toegepast is maar het heeft geen enkele betekenis en
geen enkele waarde. Daarom gebruik ik techniek
anders, met een hoofdletter in plaats van
technologie.

Wanneer en hoe bent u tot de conclusie gekomen
dat de techniek de bepalende factor in onze
samenleving is?

Dat heeft zich ongeveer tussen 1935 en 1940, of
1930 en 1940, afgespeeld. In die tijd verschenen er

een aantal werken, onderzoeken over de machine.
Men interesseerde zich voor de effecten van de
machine, van de mechaniek. Er verschenen interes-
sante boeken. Bijvoorbeeld in het Frans een boek
dat helemaal vergeten is geraakt van de schrijver
Georges Duhamel, die een boek heeft geschreven
over de kern van het toekomstige leven, waar hij de
effecten van de machine aantoont. Ook de eerste
boeken van Mumford gingen over de machine.
Maar men zag niet het veel grotere probleem van de
techniek. Men begon medische technieken toe te
passen, psychologische technieken, maar men zag
het verband niet. En deze boeken gingen samen met
science fiction-boeken. Je had het boek van Orwell,
1984, je had Brave New World van Aldous Huxley.
Maar deze boeken hebben mij niet zozeer
beinvloed.

In werkelijkheid dacht ik in die tijd veel meer na
over het denken van Karl Marx. Ik was veel meer
een marxist. De vraag kwam bij me op dat als Marx
nu in 1935 terug zou komen, zou hij dan dezelfde
analyse van de maatschappij maken als in 1848?
Dan zou hij, door het gebruik van dezelfde
methode, in de moderne wereld stuiten op een
kracht die hij niet kende in zijn tijd (hij kende de
machine en dat was alles) en dat was de techniek.
En door de sociologische en economische analyse
van Marx toe te passen ben ik tot de conclusie
gekomen dat Marx nu de techniek als bepalende
factor zou beschouwen, aangezien de techniek het
kapitaal beheerst. Het kapitaal heeft de techniek
geprikkeld en uiteindelijk beheerst en prikkelt de
techniek het kapitaal. Anders gezegd, het essentiéle
feit zoals Marx het gezien zou hebben was volgens
mij de techniek en langzamerhand ben ik erachter
gekomen dat het niet alleen de techniek is maar wat
ik genoemd heb de technoscience, dat wil zeggen de
band tussen techniek en wetenschap, die het
determinerende feit is volgens het denken van
Marx. Ik heb geprobeerd de methode van Marx toe
te passen op de analyse van het fenomeen en dat
was mijn eerste boek, dat erg marxistisch was,
ondanks de indruk die de marxisten ervan hebben
gehad.

Verder heb ik vooral nagedacht over de
sociologie van Max Weber en heb ik mijn denken
over de techniek verder ontwikkeld via het denken
van Weber. Dat is ook erg nuttig voor me geweest.
En tenslotte was er de systeemmethode, dat wil



zeggen de studie van systemen en daarom heb ik
mijn boek over technische systemen geschreven
waarin ik de systeemmethode toepas op de studie
van het geheel van de technische fenomenen die mij
een systeem toeschijnen in de oorspronkelijke zin
van het woord.

Op die manier heeft mijn denken zich
ontwikkeld van de jaren ‘30 tot het verschijnen van
de systeemtheorie, dat wil zeggen de jaren ‘50.

Waarom kunnen wij het probleem van de techniek
niet begrijpen als we het niet zien als onderdeel van
een technisch systeem?

Het proberen te begrijpen van een techniek los van
het geheel is, uiteindelijk, haar niet begrijpen. Ik
geef een eenvoudig voorbeeld. Men stelt vaak
vragen over het effect van televisie, bijvoorbeeld op
kinderen of de kijkers. Als men alleen de relatie
tussen televisie en kijker onderzoekt, dan is dat
amusant maar dat zegt niets over de betekenis die
de televisie voor de kijker heeft. Men moet het leven
van deze persoon in ogenschouw nemen, een
persoon die overbelast is door veel andere
technieken, een man die zijn auto bestuurt, die moe
is en aan de andere kant behoefte heeft aan
amusement dat volledig losstaat van zijn dagelijkse
leven. Men krijgt al een heel ander resultaat als men
de mens bekijkt ten opzichte van andere
technieken.

En verder moet men vooral in aanmerking
nemen dat de techniek onderdeel uitmaakt van een
groot aantal spektakels. Dat wil zeggen dat de kijker
zijn tv-apparaat bekijkt als een spektakel en hij zal
op straat overal om zich heen andere spektakels
zien. En stap voor stap leidt dit veelvoud van
beelden ertoe dat hij de hele realiteit als een
spektakel gaat zien. Dat wil zeggen dat het effect
van die tv-reportage over de ellende in de wereld,
over de oorlog etc. voor hem een spektakel is
geworden. Dat komt doordat de relatie met de tv
een andere relatie is dan die met de bioscoop, die
een scherm plaatst tussen de kijker en de realiteit
die hem omringt.

In werkelijkheid is techniek in het algemeen
bepalend en geeft zij haar definitie aan een tech-
niek, die zijn eigenschappen en toepassingen geeft.
En dat is erg belangrijk, want een bepaalde techniek
heeft effecten die men ervan verwacht en als men

verder kijkt dan die ene techniek en haar effecten,
merkt men op dat er veel andere effecten zijn op
andere gebieden. Bijvoorbeeld als ik een uur naar
de tv kijk, dan heb ik afleiding gehad. Ik heb naar
een film gekeken en ik heb me geamuseerd, maar
dat heeft veel andere consequenties gehad op
andere terreinen. Dat heeft mijn wijze waarop ik de
wereld om me heen bekijk veranderd etc. En de
toepassing van de techniek ten opzichte van andere
technieken vormt het werkelijk betekenisvolle
fenomeen.

Om een ander voorbeeld te geven dat het zal
verduidelijken: ik neem een medicijn tegen een
bepaalde ziekte. Dat medicijn bevat het molecule
dat mijn ziekte zal genezen. Maar dat medicijn
bevat ook veel andere chemische producten en deze
chemische producten komen in mijn hele lichaam.
Dat zal veel andere dingen veranderen dan de
keelpijn of reumatiek die ik kan hebben. Er zullen
consequenties voor mijn hele lichaam zijn door de
andere chemische producten. En om het serieus aan
te pakken zou men het geheel van de effecten van
alle chemische producten moeten onderzoeken
voordat een medicijn gegeven wordt, maar dat doet
men nooit. Recente studies binnen de universiteiten
houden zich wel bezig met de effecten van de
chemische middelen. Die kwestie moet worden
opgelost.

De techniek moet in het geheel van haar effecten
worden geplaatst. Geen enkele techniek kan strak
binnen haar domein blijven. Elke techniek moet in
het geheel van haar effecten worden bekeken en in
het geheel van de technieken.

Aan de andere kant hebben technieken, daar
komen we steeds meer achter, steeds meer
secundaire, ongewenste effecten. Welnu, deze
secundaire effecten zijn onwenselijk en wij
ontdekken ze pas als wij deze technieken in verband
met andere technieken beschouwen. Het zijn
andere technieken die ons leren dat er secundaire
effecten bestaan die niet ontkend kunnen worden,
die belangrijk zijn. Bijvoorbeeld wanneer er een
nucleaire explosie plaatsvindt door een experiment,
dan zijn het andere technieken die ons leren wat de
gevaren zijn van deze explosie. Alle techniek brengt
dus secundaire effecten met zich mee, bijvoorbeeld
effecten van psychologische of natuurlijke aard.

Nu komen we op de kwestie van de beoordeling.

Er worden meningen gegeven over het belang



van de toepassing van een bepaalde techniek en de
bezwaren ervan. Ik heb een paar jaar geleden de
vraag gesteld of de producten die men in een
fabriek maakt die dioxine produceert zo belangrijk
zijn in onze samenleving dat men door moet gaan
dit gif te produceren. Of zijn de gevolgen zo ernstig
dat men de productie van het product stop zou
moeten zetten? Niemand heeft mij hierop antwoord
gegeven. Dat zijn de secundaire effecten die de
ecologen in beschouwing nemen. We zullen nog op
deze ecologen terugkomen.

Maar er zijn ook secundaire effecten van de
techniek waar juist de technici tegen zijn. Ik denk
aan effecten zoals radioactieve straling,
niettegenstaande het feit dat als er radioactieve
straling is vrijgekomen, ze toch verklaren dat het
niet gevaarlijk is.

Maar de secundaire effecten van de technieken
moeten op alle niveaus worden bestudeerd.
Bijvoorbeeld op psychologisch gebied. Waarom zijn
bijvoorbeeld alle automobilisten voortdurend in de
verleiding om steeds sneller te gaan? Dat is
psychologisch gezien toch verbazingwekkend. In
Frankrijk is er een uitermate interessant experiment
geweest; er was een wetsvoorstel om de kracht van
een automotor te beperken, zodat hij niet sneller
dan 150 kilometer per uur kon gaan. Er waren
protesten, demonstraties; het was verschrikkelijk,
iedereen wilde harder kunnen dan 150 kilometer
per uur. Dat stelt de betekenis van de wet ter
discussie die wil verbieden dat men harder kan dan
150 kilometer per uur: die betekent dus helemaal
niets. Want iedereen is het erover eens dat ze harder
willen kunnen.

Dus er zijn psychologische effecten waar men
rekening mee moet houden, dat is erg belangrijk.
Het is de verandering van de psychologische
mentaliteit. We zullen op deze kwestie van de
secundaire effecten van de techniek, waar men zich
niet altijd even bewust van is, terugkomen bij het
vraagstuk van de macht. Maar men moet het
allemaal erbij betrekken want de techniek heeft
effecten op alle terreinen. Dat lijkt me essentieel.

Waarom is juist de systeemtheorie behulpzaam bij
deze analyse?

Eigenlijk kende men op een eenvoudig niveau de
systeemtheorie al eerder. Niet als theorie. Het stond

voor een geheel van fenomenen die een nauwe
onderlinge relatie hebben. Deze fenomenen zijn
anders dan die daarbuiten en bijgevolg bestaat er
een ‘binnen’, een organisme bijvoorbeeld, dat een
systeem vormt met subsystemen, dat wil zeggen
krachten die met elkaar combineren. En verder is er
naast het systeem een ‘buiten’. Wat ik wilde laten
zien aan de hand van het systeem is dat de techniek,
samengesteld uit technische subsystemen die met
elkaar combineren, samen een geheel vormt. Een
geheel waarin elk element door het geheel wordt
beinvloed en het geheel door elk element wordt
beinvloed, dat wil zeggen dat elke keer als er zich
een vooruitgang van de techniek voordoet in een
bepaalde sector, dat repercussies heeft voor alle
anderen. En omgekeerd, als het systeem zich verder
ontwikkelt, profiteren alle technieken van deze
ontwikkeling.

Maar buiten dat systeem bestaat er gelukkig nog
wat anders dan de techniek. De mens bevindt zich
nog niet helemaal in het technisch systeem. De
natuur is nog niet helemaal omsloten door het
technisch systeem. Hoewel het systeem dat wel
graag zou willen, maar dat heeft zich nog niet
helemaal voltrokken.

Dat was een kleine uitleg van de ‘systémication’.

Waarom kunnen we pas sinds vijfentwintig jaar
van een technisch systeem spreken?

Ten eerste omdat er pas sinds vijfentwintig, dertig
jaar een uitzonderlijke ontwikkeling plaatsvindt in
de communicatiemechanismen, de communicatie-
middelen in alle domeinen. En om een systeem te
realiseren moet er communicatie zijn. Dus als men
als voorbeeld neemt dat er in een bepaalde tijd een
biologisch onderzoek was in een bepaald labora-
torium in de VS dan was het niet per se zo dat dat
overal gevolgen had. Het is pas sinds de media
overal reiken dat het systeem werkelijk als een
puzzel in elkaar paste. Deze communicatiefactor is
erg belangrijk.

Aan de andere kant is het zo dat de technieken
zo’n veertig jaar geleden oneindig minder machtig
waren dan nu en dat het de mensen daarom minder
opviel.

Over interesse gesproken: ik zal een kleine
anekdote vertellen. Toen ik het boek over de
techniek, de technische samenleving had



geschreven, in 1950, bood ik het aan een grote
Franse uitgever aan. Hij zei: ‘De techniek, wat is
dat? Dat heeft geen enkel belang.” Dus ik bracht het
naar een andere uitgever, die zei; ‘De techniek?
Maar wie dacht u dat er een boek over de techniek
ging kopen?’ Er zou geen publiek voor zijn. Het
werd veertig jaar geleden gepubliceerd omdat een
van mijn vrienden die bij een derde uitgever werkte,
erop aandrong mijn boek te publiceren. Dat toont
tot op welke hoogte men zich onbewust was van het
technisch fenomeen.

Kunt u uitleggen waarom u de computer
beschouwt als de correlatiefactor van het technisch
systeem?

In de zin dat men nu een zodanige complexiteit van
het technisch systeem heeft bereikt dat niemand
meer in staat is om alles te bevatten wat nodig is.
Om een klein voorbeeld te geven: voor mijn laatste
boek over de Technologische Bluf heb ik 2400
fiches gemaakt. Ik verzeker u dat het erg moeilijk is
om alleen met je hersens 2400 fiches te verwerken.
En nu, met de computer, kan men zich werkelijk
meester maken van het geheel van alle fenomenen.
En men ziet dan dat er andere fenomenen zijn die
men weer in het systeem kan integreren. Daarom is
de computer essentieel.

Waarom zegt u dat de techniek niet een neutraal
hulpmiddel is?

Ik zeg dat de techniek géén neutraal middel is. Een
argument dat men in die tijd veel hoorde was dat de
techniek niets belangrijks was, het was een
volmaakt neutraal middel. Men gaf het gangbare
voorbeeld dat je met een mes simpelweg het vlees
op je bord kon snijden, maar ook de buurman
doden. Het mes kon niets, het was de mens die het
bewoog. Emmanuel Mounier, die erg bekend is en
die de techniek heeft verdedigd, heeft me op een
dag gezegd, ‘In wezen is het meest perfecte
technische apparaat uw hand. U doet met u hand
wat u ermee wil, en in feite doet men met de
techniek wat men wil’

Ik pretendeer dat de techniek niet neutraal is.
Dat wil zeggen dat er aan de ene kant factoren,
krachten in de techniek aanwezig zijn die in
bepaalde richting gaan, en alleen die richting en aan

de andere kant is er een overeenkomst, een
diepgaande relatie tussen bepaalde tendensen in de
mens en in de techniek. Dat wil zeggen dat het geen
toeval is dat de westerse mens deze technieken, die
aan zijn diepe behoeften voldeden, heeft
uitgevonden.

Ik had het net over de snelheid van de auto; de
snelheid is een uitdrukking van macht. In feite is de
westerse mens sinds eeuwen geobsedeerd door het
idee van de macht. Hij zoekt steeds naar meer
vermogen, macht en hij past de middelen die tot
zijn beschikking staan toe in het kader van
machtshandelingen. Het klassieke voorbeeld is het
kruit dat de Chinezen al vanaf de 12de eeuw
kenden. De Chinezen, die een andere ideologie en
een andere psychologie hadden, maakten er
vuurwerk van. Zodra wij het buskruit leerden
kennen, was het eerste waar het voor gebruikt werd
de oorlog. Dus voor de macht, de verovering.

Ik beweer dat de techniek niet neutraal is,
voorzover ze gecreéerd en ontwikkeld is in overeen-
stemming met een bepaalde ideologie, met een
bepaalde maatschappijopvatting. Die twee dingen
gaan samen. Anders gezegd, wanneer men een
geweer geeft aan iemand die tot in het diepst van
zijn ziel pacifist is, die absoluut aan het leven
gelooft, zal het geweer niet worden gebruikt. Maar
ik geloof dat de techniek niet neutraal is in de zin
dat het geen toeval is dat het geweer toch gebruikt
zal worden, dat wil zeggen in onze westerse
samenleving, die er een is van macht en
overheersing. Daarom is de techniek niet neutraal
en is het niet hetzelfde om een mes te hebben
waarmee men het vlees snijdt en een mes waarmee
men zijn buurman doodt. Dat is geen toeval.

Welke ervaringen gedurende de Tweede
Wereldoorlog samen met uw vriend Charbonneau
hebben u op het spoor gezet dat de techniek de
bepalende factor is?

In feite was het veel eerder, in de jaren 1933-1938,
dat ik met mijn vriend Charbonneau begonnen was
om het fenomeen van de techniek te bestuderen. De
Tweede Wereldoorlog heeft ons niet veel nieuws
geleerd. Het was ons duidelijk dat het niet eenzelfde
oorlog zou zijn van die van 1914-1918 en het was
ons duidelijk dat de nieuwe instrumenten zoals de
tanks en vliegtuigen bepalend zouden zijn in deze



oorlog en dat het bijgevolg niet zozeer het aantal
soldaten maar het aantal tanks en vliegtuigen was
dat het essentiéle element vormde. Het waren dus
echt technische elementen. Dat bevestigde ons in
wat we al zeiden, we hebben er geen enkele extra
gevolgtrekking uit getrokken ten opzichte van wat
we begrepen hadden.

Maar het wijzigde vanzelfsprekend wel ons
begrip van de generale staven, van het geheel van
het leger, de officieren, etc. En een uiteindelijk
andere organisatie, het Franse leger, had er niet veel
van begrepen, op generaal De Gaulle na en we zijn
verslagen door mensen die eenvoudig de betekenis
van de techniek voor de oorlog hadden begrepen.
Dat is alles.

Welke maatschappelijke fenomenen hebben u in de
jaren ‘30 op het idee gebracht dat techniek de
bepalende factor was?

Aan de ene kant waren er fenomenen van een
sociologische orde. De opkomst van de grote steden
die mogelijk werd gemaakt door de ontwikkeling
van de communicatiemiddelen, de trein, de metro,
etc. Aan de andere kant de ontwikkeling van de
grote industrieén. Daar kregen we de analyses van
de machine over. En verder de kloof die zich
ontwikkelde tussen een plattelands- , een boerensa-
menleving en een samenleving die kunstmatige
goederen produceerde. Dat was voor ons een
element dat erg belangrijk was.

Mijn vriend Charbonneau en ik waren erg diep
verbonden met de grond, met het bos. We zitten
hier dichtbij het bos van Les Landes en we hebben
geleefd in dat bos. We zitten in een gebied dat
leefde van de wijn. De wijn was een essentieel
onderdeel van onze economie. En plotseling zagen
we dat deze fundamentele elementen verdwenen.
Bijvoorbeeld in Les Landes werden er twee
producten gemaakt; je had de productie van
terpentine op basis van extractie van hars en verder
de bomen zelf, die werden gebruikt in de kolenmij-
nen om de mijnschachten te ondersteunen. Men
begon toen terpentine te fabriceren met andere
stoffen dan de hars van de pijnbomen en men
ondersteunde de mijnen met beton. Dus het bos,
dat een bewoond bos was geweest, een bevolkt bos,
een levend bos, werd een verlaten bos. De mensen
hadden geen middelen van bestaan meer, ze

konden geen hars of bomen meer verkopen en
daarom hebben ze het bos verlaten. Dat leek ons
een absoluut fundamenteel element. Als de boeren
het land verlaten, wat moet er dan van hen worden?
Ze worden geabsorbeerd in een wereld die andere
dingen produceert, een wereld die zich langzamer-
hand in dienst van de techniek organiseert.

Kunt u iets vertellen over de beweging van het
Personalisme in de jaren ‘30?7

Wij behoorden inderdaad tot de beweging van het
Personalisme. Het was een periode waarin men
politiek actief was. Je had hen die bij rechts
hoorden, richting het fascisme, en zij die links
waren en de kant van het communisme opgingen.
Wij waren het met geen van beiden eens. Maar we
waren er ook niet voor om de burgerlijke
samenleving te behouden. Wij zochten iets anders
en het Personalisme heeft geprobeerd een nieuwe
samenleving te funderen op basis van de persoon,
dat wil zeggen de mens als een geheel, niet als een
producent of een consument.

In het begin stonden wij op één lijn met
Emmanuel Mounier, die de schepper was geweest
van het Personalisme. We konden ons niet vinden
in de naam van de tijdschrift dat ze publiceerden:
Esprit. We waren het daar niet mee eens omdat het
woord ‘esprit’ voor ons veel te vaag was, men kon
ervoor invullen wat men wilde. En daarnaast was
ook Hitler geheel en al een spiritualist en noemde
de Oppergod in al zijn redevoeringen. Dat beviel
ons niet. Bovendien stuitten we op een zekere
katholieke bekrompenheid bij Mounier, dat zagen
wij niet zitten. Wij hebben uiteindelijk vooral
geprobeerd een beweging te veranderen, die in haar
essentie intellectueel was en gericht op Parijs, in een
beweging die zich veel meer op een publiek richtte
dat in de werkelijkheid stond. We hebben in het
Zuidwesten groepen opgezet die niet bestonden uit
intellectuelen die bezig waren met filosofische
theorieén, maar groepen die probeerden een nieuw
begrip van het leven te ontwikkelen. We hebben
groepen gevormd in het Zuidwesten en Mounier
was het daar helemaal niet mee eens. Mounier wilde
niet dat zijn Personalistische beweging ophield een
Parijse beweging te zijn en een beweging van
intellectuelen, leraren filosofie, geschiedenis etc.
Dus scheidden we ons vlak voor de oorlog af en we



bleven met een heel klein aantal over. Daarna ging
het meer onze kant op. We riepen de mensen op
zelf de leiding te nemen en om individuen te
worden die zelf hun leven leidden, die ontsnappen
aan het technisch systeem, net als aan de filosofi-
sche invloeden. Dat ging ons goed af. We werkten
in de bergen met jongeren. Ik heb aan heel wat
generaties jongeren geleerd om een brood te bakken
‘a la hache’, hoe men het met een bijl in stukken
hakt, ik heb ze koken geleerd terwijl we dis-
cussieerden over belangrijke en zeer moeilijk te
lezen schrijvers. Ik heb bijvoorbeeld gedurende een
heel jaar met mijn studenten Tocqueville doorge-
werkt, een schrijver die in die tijd helemaal niet
bekend was.

Dus we hebben ons op dit gebied afgescheiden
van het Personalisme in enge zin. We moeten niet
vergeten dat Esprit in de eerste periode van de rege-
ring Vichy nauw aan de zijde van de regering Vichy
bleef staan, daarna heeft men zich ervan afgekeerd
en werd ze verboden. Vlak na de oorlog heeft de
beweging van Esprit een tijdje erg dicht bij de
communisten gestaan en de positie van Sartre die
wij totaal verwierpen.

Dat waren de relaties die wij hadden met de
Personalisten en de beweging die wij hadden
geprobeerd op te zetten.

Wat was uw hoop tijdens de Tweede Wereldoorlog
(op een revolutie) en hoe sloeg die om in een
desillusie?

Dan komen we op de kleine politieke ervaring die
ik vlak na de oorlog had. Ik behoorde bij de
verzetsbeweging die als leus had: “Wij gaan door
van het verzet naar de revolutie!” Een niet-
communistische revolutie wel te verstaan. We
hadden toen trouwens teksten voorbereid, die ik
nog steeds als zeer solide en serieus beschouw, over
het model van een andere samenleving. We hoop-
ten dat men na de oorlog het idee van de staat, van
de soevereiniteit van de staat, aan de kant zou
zetten, het idee dat de productiviteit voor alles ging,
etc.

Ik ben loco-burgemeester van Bordeaux geweest,
van 1944 tot 1947. Drie jaar. Ik heb van dichtbij
gezien wat het politieke leven was. Samen met twee
andere vrienden behoorde ik tot geen enkele
politieke partij en we hebben geconstateerd dat de

oude vooroorlogse politieke partijen, de socialisten,
de radicale socialisten, de communisten hun hele
kader op het platteland, in de kleine steden, etc. in
stand hadden gehouden. Als wij, die niet bij een
partij hoorden, toespraken kwamen geven in die
steden, hadden we dertig tot veertig mensen voor
ons, maar als het een radicale socialist was die
kwam, kwamen er drie- of vierhonderd
toehoorders. We begrepen dat het opnieuw de oude
partijen waren die regeerden.

Van mijn ervaringen op het gemeentehuis zal ik
er één vertellen. Ik was belast met de herziening van
de gemeentelijke contracten, dat wil zeggen
contracten die de gemeente afsloot met
ondernemingen voor de verlichting, de bestrating,
etc. Ik werd geconfronteerd met ondernemers die
over het algemeen vijftig procent verhoging
vroegen. Ik liet alle dossiers bestuderen door mijn
technische dienst van het gemeentehuis en zij con-
cludeerden dat ik kon volstaan met een voorstel
voor een verhoging van dertig procent. Ik ontving
de eerste ondernemer, die een erg belangrijke man
was, hij stond aan het hoofd van de hele organisatie
van beton. Ik stelde hem twintig procent voor. De
man stond direct op, verheugd en hij zei met een
grote glimlach, ‘ik dank u mijnheer de burgemees-
ter, dat is perfect, twintig procent er bovenop is
precies wat ik nodig heb!” Dus ik had alle dossiers
die de technische dienst had bestudeerd onder mijn
ogen gehad, met alle cijfers en aanwijzingen die tot
hun conclusie van dertig procent hadden geleid. En
ik heb tegen mezelf gezegd dat ik onder die
omstandigheden geen enkel vertrouwen in mijn
dienst kon hebben, dat ik geen enkel vertrouwen in
deze technici kon hebben. Ik, die iedere avond
twintig tot vijfentwintig brieven moest onderteke-
nen over kwesties waarover ik drie of vier dossiers
kende, ik zei bij mezelf, maar een minister die
dagelijks een honderdtal stukken ondertekent, die
laat men het-maakt-niet-uit-wat ondertekenen!
Zijn bureaus kunnen hem volledig valse stukken
voorschotelen en hij zal het nooit merken. In die
omstandigheden heb ik het politieke leven verlaten
en ik besloot dat men via de politieke weg niets kon
bereiken - wat het ook was.



Kunt u vertellen over de tijd dat de techniek nog
ingebed was in de cultuur, bijvoorbeeld de
middeleeuwen, en wat er veranderde waardoor dat
niet meer zo was?

Ik denk dat in een samenleving die men traditioneel
zou kunnen noemen, zoals de westerse middel-
eeuwse samenleving, de techniek ondergeschikt is
aan een aantal geboden, bijvoorbeeld religieuze
geboden. In bepaalde beschavingen had men het
recht niet om de aarde te bewerken met ijzeren
instrumenten, want de aarde werd beschouwd als
de moeder en men mocht haar niet verwonden met
een te hard gereedschap. Dat was een gebod. Net
zoals de Egyptenaren het wiel niet mochten
gebruiken. Hoewel de Hixos het wiel al sinds lange
tijd kenden en de Egyptenaren ook, konden ze het
niet in gebruik nemen omdat het wiel de
zonnecirkel symboliseerde en men had niet het
recht de zonnecirkel te gebruiken voor zuiver
materiéle behoeften.

In de middeleeuwen waren er de religieuze
geboden van het christendom en aan de andere
kant het plattelandsgeloof met betrekking tot het
werk. Dat was dominant ten opzichte van de
instrumenten, de apparaten. Vanaf de 14de, 15de
eeuw bekritiseerde men in de westerse wereld alles
wat de mens tot dan toe geloofd had en waaraan hij
zich gehouden had. Toen werden de tradities ter
discussie gesteld, dat is erg belangrijk. In de oude
samenlevingen werd alles geregeld door de traditie
en plotseling, in de 15de eeuw - in Frankrijk
bijvoorbeeld - heeft men de tradities bruusk
weggevaagd, die zijn niet meer belangrijk. De
gewoonten worden ter discussie gesteld. Plotseling
voelt de mens zich vrij om ‘t geeft niet wat te doen.
In dezelfde tijd doet men bepaalde
wetenschappelijke ontdekkingen, laten we zeggen
men vindt bepaalde waarheden die de
overtuigingen die tot dan toe domineerden ter
discussie stelden. Het fameuze debat over of de
aarde het middelpunt van de wereld was of niet, dat
was erg kenmerkend.

De kerk heeft een totaal verkeerde houding
aangenomen, absoluut niet begrijpend wat er op dat
moment gebeurde. De Bijbelse waarheid had niets
van doen met die verhalen over de zon, de aarde die
al of niet draaide. Dat speelde geen enkele rol. In

plaats daarvan heeft de kerk een marginaal chris-
tendom staande gehouden, wat steeds minder greep
had op wat er in de samenleving gebeurde. Welnu,
het traditionele geloof moest worden ingevuld door
iets anders. De mens moest op een betere toekomst
kunnen blijven hopen en in plaats van die betere
toekomst te situeren in de hemel, heeft men die
betere toekomst gesitueerd in de materiéle
vooruitgang die zich ging voltrekken.

Vanaf dat moment, dat de techniek niet meer
gedomineerd werd door spirituele, mythische
religieuze elementen en waar de mens aan de
andere kant steeds meer verwachtte van de
realisering van de industrie, waar men nieuwe
wijzen van landbouwproductie had gekregen, was
het opeens zo dat het geluk van de mens op aarde
lag en niet in de hemel. Vanaf toen werd de
techniek door niets meer gedomineerd en
verscheen zij als grootse toekomst. Ik geloof dat dat
een beslissend element is geweest.

Daarbij kwam de bevolkingsgroei in het Westen,
die een zeer belangrijke rol heeft gespeeld en
tenslotte, op het intellectuele gebied, de
rationaliteit. Het is vreemd dat als men werken leest
die zo rationeel proberen te zijn als bijvoorbeeld
van Thomas van Aquino, dat men merkt dat ze erg
incoherent zijn. Na Descartes bestond er een rigou-
reuze wil tot coherentie, een verband tussen de
fenomenen, tussen het denken. Al deze elementen
samen maken dat de techniek iets absoluut
bepalends wordt in de wereld van die tijd.

En dat was karakteristiek. Bedenk bijvoorbeeld
dat men tegen het einde van de 18de eeuw in de VS
verklaart dat het aardse geluk de toekomst van de
mensheid is. Tijdens de Franse revolutie zal men
verklaren dat het aardse geluk een nieuw idee in
Europa is. Dat is fundamenteel. Maar wat bedoelt
men hier met ‘geluk’? Niet meer gezien vanuit de
moraal of psychologie, nee, het gaat om het geluk
op grond van het materiéle welzijn, de politieke
macht, de dominantie, etc. Hier opent zich met
betrekking tot het geluk... men stelt hier vast wat
daarna in de 19de eeuw zal gebeuren, zonder zich er
rekenschap van te geven dat men altijd voor het
geluk moet betalen.

Dat is een van de zeer fundamentele regels bij de
interpretatie van de techniek. Men moet altijd
weten dat aan iedere technische vooruitgang een
prijs verbonden is. Dat ieder geluk van de mens



betaald moet worden. En men moet zich altijd
afvragen wat de prijs is die men gaat betalen.

Ik volsta hier met een voorbeeld om de keerzijde
aan te geven van waar we het over hebben; toen
Hitler aan de macht was gekomen, zei men dat de
Duitsers gek waren dat ze bijna allemaal voor Hitler
waren geweest. Maar natuurlijk, Hitler had de
werkloosheid laten verdwijnen, hij had de Mark
snel haar waarde teruggegeven, hij had de economi-
sche groei snel doen toenemen. Hoe wilt u dat een
slecht geinformeerde bevolking, die het
economische wonder ziet voltrekken, daartegen zou
zijn? Het is hier voldoende om de vraag te stellen:
wat is de prijs? Wat betaalt men in ruil voor deze
economische vooruitgang, deze verbetering van de
Mark, van deze terugdringing van de werkloosheid?
Wat gaat dat kosten? En men heeft zich er reken-
schap van gegeven dat dat erg duur kan zijn, een
dergelijk succes. Dat is nu typisch voor onze
moderne samenleving.

Terwijl men zich in een traditionele samenleving
deze vraag altijd stelt, altijd. Dat wil zeggen: wat zal
het gaan kosten als ik iets doe wat de orde van de
wereld verstoort? En hier verenigen we ons met de
bezorgdheid van de ecologen. Op deze kenmerken
zullen we zeker terugkomen. De zorgen van alle
traditionele volken om de toekomst te verzekeren.
Dat wil zeggen, bij de Indianen, die jullie beter
kennen dan ik, doodde men de bizon niet om ‘t
even. Men maakte zich druk over de toekomst, over
de kudden bizons die bewaard moesten blijven.
Precies als de Eskimo’s, die doodden de zeechond
niet zomaar, ze maakten zich zorgen over de
toekomst, daarom doodden ze precies wat ze nodig
hadden en men ontzag de rest. Op het moment dat
men de grens zou overschrijden wist men dat er een
prijs moest worden betaald, en dat zou hard zijn. In
de tijden dat men moeilijk kon overleven,
berekende men altijd wat de prijs zou zijn die zou
moeten worden betaald. In onze tijd berekent men
dat niet meer.

U zegt dat de techniek altijd al de potentie had om
uit te groeien tot wat het nu is, dat dat van het
begin af aan in de techniek zat. Kunt u dat nog een
keer uitleggen?

Nee, ik geloof niet dat de techniek vanaf het begin
dezelfde elementen bevatte die ze nu bevat. De

techniek was een middel om iets te bewerkstelligen.
En of het nu de techniek van de beeldhouwer, van
de landbouwer, of de techniek van de jacht is, het
was altijd een techniek die relatief stabiel was, die
soms uiterst vakkundig was. De techniek
bijvoorbeeld van de bushmen om een olifant te
vangen was iets absoluut verbazingwekkends, de
manier waarop ze een olifant doodden was verba-
zingwekkend. Het was zeer vakkundig, maar het
bevatte niet het element van buitensporigheid, die
de techniek van onze tijd karakteriseert. Het was
een techniek die hetzelfde bleef en van generatie op
generatie werd overgegeven met zeer weinig
veranderingen. Men kent de geschiedenis van de
techniek tijdens de Romeinen of tijdens de
middeleeuwen: het duurde honderd jaar om een
techniek te veranderen. Dus er bestond wel te
verstaan een element van effectiviteit, dat wel. Maar
er was het element van stabiliteit dat dat volledig
compenseerde. De mens werd niet door de techniek
gedomineerd in de zin dat hij er dagelijks mee
leefde en de kinderen leerden dezelfde techniek als
de ouders hadden gebruikt. Ik heb dat nog op het
platteland gezien toen wij daar leefden. Men
doodde de varkens nog op precies dezelfde manier
als driehonderd jaar daarvoor met dezelfde
ongemakken en ook met dezelfde gematigdheid,
want als men zo’n operatie onderneemt, doet men
het niet zo snel nog een keer. Het is niet hetzelfde
als in een abattoir. Daarom geloof ik niet dat er in
de techniek zelf altijd de elementen hebben gezeten
die hebben geleid tot de ontwikkeling daarna. Er
was sprake van een combinatie tussen de
verandering van de mentaliteit, de economische
behoeften, het beroep op steeds meer
geperfectioneerde middelen en tenslotte het gebruik
van verschillende energiebronnen. Dat was
duidelijk een breuk. Toen men dierlijke kracht
gebruikte en mens en dier in wezen gelijk waren,
had de mens een groot respect voor het dier. Dat
heb ik nog op het platteland gekend; hij begreep het
dier dat hij doodde. Hij moest het doden maar
respecteerde het tegelijkertijd. Het is daarom,
tussen twee haakjes, dat als men ons tekeningen
beschrijft die men van de prehistorische mens
gevonden heeft waarop dieren te zien zijn, dat het
waarschijnlijk tekeningen waren om zich door het
dier, dat men heeft gedood, te laten vergeven. Dat is
goed mogelijk. Ik heb gezien met welk respect



herders hun dieren doodden. Dus het was een
manier van leven waarin men de gelijke van het dier
was. En op dat moment domineerde de techniek de
geboden van het handelen van de mens absoluut
niet.

Kunt u uitleggen dat de efficiéntie de enige waarde
is die de techniek erkent?

Ja, als er een onderzoek door technici gedaan
wordt, doet men dat alleen om een resultaat te
bereiken en men probeert zo snel mogelijk het
belangrijkste resultaat te bereiken met een
minimum aan middelen. Bijgevolg is het een onder-
zoek naar de efficiéntie van middelen. Een tech-
nicus zoekt niets anders. De rest interesseert hem
niet. Het belang ligt in het bereiken van zijn doel.
De motor moet op zoveel toeren draaien, de
projector moet die en die afstand bereiken, dat is
het enige wat hij onderzoekt. Bijgevolg is efficiéntie
de enige waarde is voor de techniek. Er is geen
andere.

Kunt u uitleggen waarom u beweert dat een groei
van de techniek onvermijdelijk leidt tot een groei
van de chaos?

Ja, ik denk dat er in werkelijkheid (dit is een zeer
veel omvattende vraag!) twee belangrijke
referentiepunten zijn om tot je door te laten
dringen en te begrijpen. Ten eerste, juist door de
efficiéntie is de techniek een vergroting van de
macht en ook van de risico’s. Aangezien we zeiden:
men streeft naar efficiéntie, men let op niets anders,
kan men dus de risico’s vergroten. En vergroting
van de macht en verhoging van het risico zou het
nodig maken dat de mens zelf verandert en
voldoende zichzelf meester is om te bereiken dat hij
deze macht beheerst. Dat hij misschien niet alles
gebruikt en dat hij aan de andere kant risico’s
vermijdt. Anders gezegd, de mens zou snel moeten
veranderen om de techniek goed te gebruiken, en ik
zeg niet efficiént, maar goed.

Er zou moeten gebeuren wat de Franse filosoof
Bergson lang geleden, in 1930, gezegd had: hoe
meer de macht van de mens zal toenemen, des te
belangrijker is het dat de mens een aanvulling van
de ziel is, dat zijn ziel op een bepaalde manier
verbeterd wordt. Maar als de mens doorgaat met

10

zich geen enkel idee over de macht te vormen en
men geeft hem de middelen om deze macht uit te
oefenen, dan zal hij ze zo snel mogelijk gebruiken,
zonder ergens rekening mee te houden.

We hebben een eenvoudig voorbeeld. Gisteren
had ik het over de auto, maar er bestaat een boot,
als je dat een boot kunt noemen, ik heb vroeger veel
met boten gedaan, die men een off shore noemt. De
off shore is een soort raket die erg snel over het
water gaat, hij gaat 80 a 100 kilometer per uur over
het water en degenen die de boten besturen letten
nergens op. Ze laten andere boten omslaan, ze
snijden zeilboten, ze gaan rakelings langs de zwem-
mers. Ze zijn vreselijk gevaarlijk. Ze hebben de
kracht van hun middelen verhoogd, maar ze
hebben niet hun instelling verbeterd om die kracht
te beheersen. Dus het risico neemt toe.

En hierdoor is er ook een verveelvoudiging van
vergissingen en van ongelukken. Dat is alledaags.
Maar bij bijna alle vliegtuigongelukken die de
laatste tijd hebben plaatsgevonden, concludeerde
men, na een onderzoek van wat men de zwarte doos
noemt, altijd dat er een menselijke fout is gemaakt.
Het was niet de machine die zich vergiste. Er was
geen sprake van een technisch ongeluk, het is de
mens die niet deed wat hij moest doen om dit
vliegtuig te besturen. Maar ik zou zeggen dat als
men het paneel heeft gezien dat de piloot of de twee
piloten de hele tijd moeten bekijken, dat het
onmogelijk is voor één persoon om de hele tijd de
50 of 60 signalen op het dashboard te zien. Dat is
niet meer mogelijk. En in de geautomatiseerde
fabrieken waar arbeiders werken die ook een paneel
voor zich hebben dat ze in zich moeten opnemen,
ze moeten alle signalen opnemen en ze moeten
onmiddellijk die motor stopzetten, etc. Men heeft
geconstateerd dat er bij die arbeiders veel
zenuwziekten voorkomen, of hartziekten. Want de
mens kan niet met deze macht omgaan en de
risico’s zijn te groot. Hier hebben we een eerste
element van de chaos.

En verder, het tweede element dat men in
aanmerking moet nemen is het verschil tussen wat
complex is en wat gecompliceerd is. Dat wat
complex is, is als men wil een systeem waarin alle
elementen goed in evenwicht zijn. Ze functioneren
goed in relatie met elkaar en er is niets overbodig.
Een levend organisme is een complex organisme, de
hersens zijn een erg complex organisme. Er is niets



overbodig in de hersenen. En de relaties tussen de
verschillende delen zijn goed. Dat wat
gecompliceerd is, is een systeem waarin zich een
accumulatie van dingen voordoet, die niet altijd
met elkaar in goede relatie staan en wanneer men er
weer orde in wil aanbrengen voegt men nog meer
nieuwe zaken toe. Op dat moment doen zich steeds
grotere verstoringen voor in een systeem van dit
genre, dat gecompliceerd is. Het verschil tussen het
complexe en het gecompliceerde is door de Franse
socioloog Edgar Morin in detail bestudeerd.

Ik mag graag de Franse bureaucratie als
voorbeeld voor een gecompliceerd organisme
gebruiken. Dat is erg karakteristiek: er zijn vele
bureaucratische instellingen die zich uiteindelijk
allemaal met hetzelfde bezig houden en dat
functioneert nooit goed, want er is altijd wel een
document wat ontbreekt, er zijn altijd
buitengewone moeilijkheden. Ik zal u een amusant
voorbeeld geven. Drie jaar geleden is mijn
identiteitskaart gestolen en ik kon niet meer
bewijzen dat ik Fransman was. Want om een
nieuwe identiteitskaart te verkrijgen moest ik een
certificaat overleggen volgens welke ik Fransman
was, maar toen ik naar de rechtbank ging voor zo’n
certificaat zeiden ze me: ‘Ah, daar hebben we een
identiteitskaart voor nodig’, met als gevolg dat het
onoplosbaar was. Ik ben tenslotte woedend gewor-
den en ik zei: ‘Goed, ik ben geen Fransman. U wilt
me geen identiteitskaart geven, dan heb ik dus geen
recht om ambtenaar in Frankrijk te zijn, ik heb geen
recht om leraar te zijn, dus ik zal aan de Raad Van
State vragen alle examens nietig te verklaren die ik
de afgelopen veertig jaar heb laten afleggen.’ De
volgende dag had ik mijn papieren, volgens welke ik
wel degelijk Fransman was. Maar dat toont aan dat
men een erg gecompliceerd systeem tegenover zich
heeft, dat niet goed functioneert. En ieder
gespecialiseerd netwerk van de Franse bureaucratie
gelooft steeds, technisch gezien, erg ‘to the point’ te
zijn. Maar onderling is het te gecompliceerd.

Zo zie je waarin techniek tot chaos leidt.

... dat was de chaos in de samenleving, maar er
ontstaat ook een chaos in de natuur...

De techniek houdt op geen enkele manier rekening
met de natuurlijke omgeving. Men gelooft dat men
de natuur kan beheersen terwijl men resultaten

11

boekt die inferieur zijn aan die van de natuur. Bij-
voorbeeld, men heeft op grote schaal kippen of
koeien willen fokken in een gesloten omgeving,
industrieel fokken. Maar dat levert erg slecht vlees
op. En elke keer dat de techniek het ritme van de
natuur niet in acht neemt, lokt ze chaos uit. Tot op
heden heeft men de natuur niet helemaal
geélimineerd, daar zullen we zo nog op terugko-
men.

Dat brengt inderdaad chaos met zich mee in de
natuur.

Waarom is het voor de mens onmogelijk om in een
technisch milieu te leven?

Het technisch milieu... de techniek is kil, is koud,
het is zuiver rationeel en het is... Een technisch
object heeft geen enkel gevoel, het enige wat telt is
de effectiviteit en een zekere rationaliteit in
beperkte handelingen. Maar de mens is niet zo. De
mens heeft een verleden, hij heeft herinneringen, hij
reageert op een situatie in overeenstemming met
zijn gewoonten, in overeenstemming met zijn
verwachtingen. De techniek heeft met dat alles niets
te maken. Daarom is de mens geen robot en kan
zich niet als een robot gedragen. Wij hebben
jeugdherinneringen die bepaalde componenten van
ons huidige handelen dicteren en waar de techniek
helemaal niets mee te maken heeft. En ik denk dat
dit het essentiéle verschil is tussen de intelligentie
van het technisch object en de menselijke intelli-
gentie.

Op een bepaald punt kan de technische
intelligentie het winnen. Men denke aan het
schaakkampioenschap. Men zegt dat er binnenkort
een computer zal bestaan die het van elke
schaakspeler zal kunnen winnen. Maar dat betekent
nog niets. Dat is geen intelligentie. Mijn vriend
Nordon, die wiskundige is, heeft tegen me gezegd:
‘Tk geloof pas dat de machine die de schaakpartij
heeft gewonnen intelligent is op de dag dat hij zegt
tegen degene die hem aan heeft gezet: “Ik heb
vandaag geen zin in schaken, ik heb zin om te
wandelen.”

Er bestaat er een absolute tegenstelling tussen
datgene wat de mens zin heeft om te doen en wat de
techniek eist dat men doet. Dus de techniek komt
met compensaties voor het leven in een zuiver
technische omgeving, die bijvoorbeeld helemaal



urbaan is, wat voor de mens gebreken en leemtes
met zich mee brengt. Men zal dit frustraties
noemen. Het is niet voor niets dat hij als hij kan, in
de stad een kleine kat grootbrengt, of honden. Hij
heeft behoefte om contact te hebben met iets
levends en niet alleen zijn tv-toestel. Op dezelfde
manier gaat hij ieder weekend naar het platteland.
Hij heeft behoefte aan het terugvinden van de
bomen, van de natuur. En wat de techniek aan
compensaties biedt is niet hetzelfde.

Als compensatie biedt de techniek meer
consumptie. Hier zou ik een bekende psychische
ziekte willen noemen. In bepaalde gevallen dat
mensen veel teveel eten, dan weet men dat ze teveel
eten omdat ze genegenheid missen, omdat niemand
van ze houdt, daarom eten ze. De technische con-
sumptie is iets dergelijks. Ze geeft je te consumeren
omdat ze niet van je kan houden, en omdat je er
niet van kan houden. Er is geen relatie. De techniek
geeft de mogelijkheid om te reizen, om te gaan waar
men maar wil, dat is waar, maar dat is een valse
vrijheid, zoals we zullen zien.

Op dezelfde manier, en dat is belangrijk, leren de
psychologen en sociologen ons dat, terwijl door de
techniek de massacommunicatiemiddelen
toenemen, de mens buitengewoon eenzaam is. Dat
men niet dezelfde relatie kan hebben met iemand
die men aan de telefoon heeft als met iemand die
zich in dezelfde ruimte bevindt. En ik bedoel niet
alleen dat men dan het gezicht ziet, maar de hele
houding, alle gebaren, en ik zou ook zeggen, de
geur die men ruikt is erg belangrijk: de hele
persoon. En hoe meer communicatie, hoe meer
media er zijn, des te minder is er een werkelijke
relatie van persoon tot persoon.

De dokters weten heel goed dat als ze veertig tot
vijftig zieken per dag moeten zien, ze geen relatie
met hun patiénten meer hebben. Vroeger bezocht
een dokter tien zieken per dag, en hij had alle tijd
om alles van een zieke te bekijken. Tegenwoordig is
dat niet meer mogelijk. Dus de medische techniek
heeft de zieke in stukjes verdeeld. De dokter zegt: ‘U
moet naar die specialist, en daarna naar die
specialist en daarna naar die specialist’ en ze zien
ieder een heel klein stukje. Het is me laatst over
komen, toen ik moeilijke momenten doormaakte.
Ze maakten allerlei analyses van me, deden veel
onderzoeken en dergelijke en alles was steeds in
orde. Ik heb uiteindelijk tegen mijn dokter gezegd:

12

‘Ja, elk element van mijn lichaam is in orde, maar ik
ben ziek!” Het was iets heel anders, dat een, één
techniek niet kon vatten, mijn ‘ik’ als geheel.

De tijd van de media is tegelijkertijd de tijd van
de eenzaamheid. Dat is een van de belangrijkste
dingen die de jeugd onderstreept. De revoltes van
de studenten en wat men, nog ver voor jullie, de
rebels without a cause noemde: die in 1953 in
Stockholm in opstand kwamen. Dat was de eerste
keer dat er een revolte van jongeren was, zonder
oorzaak. Ze hadden alles, ze waren gelukkig, ze
leefden in een goede samenleving, ze hadden
nergens behoefte aan, en plotseling, op oude-
jaarsnacht, zijn ze de straten van Stockholm
ingetrokken en hebben ze alles kapotgemaakt. Men
begreep er niets van. Want ze hadden behoefte aan
iets anders dan te consumeren, dan wat de techniek
ze bood. Ze hadden behoefte aan een menselijke
relatie en tegenwoordig als jongeren in opstand
komen is er altijd hetzelfde aan de hand: ze hebben
nooit een échte conversatie met een volwassene
gehad. Toen ik in 1968 naar de grote bijeenkomsten
van de studenten ging, zei een student tegen me:
‘Toen wij hier de faculteit binnenkwamen, ver-
wachtten we iets anders dan de leraren die we op de
middelbare school hadden gehad, die ons Grieks,
wiskunde, etc. onderwezen. We hadden hier
meesters willen zien.” Meesters, dat wil zeggen
iemand die een model is, menselijk, met wie men
een contact kon hebben en wie, men noemt dat
tegenwoordig een goeroe, maar een leraar aan de
faculteit was geen goeroe, maar hij moest een
meester zijn, intellectueel en achtenswaardig.
Serieus, hardwerkend, dat was een meester. Dat
wensten ze. Dat was er niet.

Welke rol heeft de propaganda in dit proces
gespeeld?

Wel, je hebt de propaganda en de reclame. De
propaganda die een zuiver politiek karakter had,
heeft veel van zijn invloed verloren, omdat het erg
slecht door al de politieke partijen is gebruikt
(behalve door Saddam Hoessein). Wat in de
praktijk een grote rol speelt is de reclame die ernaar
streeft de mens aan te passen aan de consumptie, de
effectiviteit etc. van de techniek. Kenmerkend is dat
de reclamemakers zich nu behendig veel meer
richten op het esthetische gevoel, de fantasie, in



plaats van eenvoudigweg te zeggen dat men moet
consumeren. Zij proberen er een menselijk karakter
aan te geven. Maar het is een kunstmatig menselijk
karakter, vals.

Kunt u uitleggen waaruit de prepropaganda
bestaat?

De prepropaganda is verbonden met het bestaan
van groepen in de maatschappij die van tevoren
bereid zijn te luisteren naar wat de propaganda gaat
vertellen. In wezen komt de prepropaganda (ten
opzichte van de reclame) overeen met de
marketing, die de markt bestudeert, die een
bepaalde categorie mensen opmerkt die behoefte
heeft aan een bepaald product, of die zin heeft in
een bepaald product. Dus men gaat dat produceren
wat tegemoet komt aan die behoefte. Het zorgt
ervoor dat er altijd een overeenkomst bestaat, dat er
een medeplichtigheid is tussen de consument en het
geconsumeerde object of tussen de propagandist en
degene op wie de propaganda zich richt, die hem
zal volgen omdat de propagandist precies zegt wat
degene op wie hij zich richt gelooft te denken.

Welke rol speelt de opvoeding/onderwijs aan de
jeugd met het oog op de toekomst?

Het onderwijs. Wel, het onderwijs had vroeger
wezenlijk als doel een mens, een menselijk wezen te
vormen in zijn geheel. En later, met de invloed van
de techniek dacht men dat het onderwijs mensen
vooral moest voorbereiden om een beroep uit te
oefenen, een vak. Als de jongeren zich eenmaal ver-
bonden hebben aan een bepaalde richting dan komt
het erg weinig voor dat ze weigeren, want alles om
hen heen komt precies overeen met wat ze op
school leren. Wat ze op school leren is nuttig voor
het leven in deze samenleving. Maar alles wat het
menselijk karakter vormde, wat een werkelijke
ontwikkeling van de intelligentie was, en niet alleen
kennis, heeft de neiging te verdwijnen.

In mijn specialiteit was dat zeer merkwaardig. Ik
was specialist in Romeins recht, dat heb ik aan de
universiteit gegeven. Romeins recht is verdwenen
omdat het niet nodig was. Maar het Romeinse recht
vormde de juridische intelligentie... en het was iets
dat uitermate vormend was voor het hele denken.
Zozeer dat ik, die helemaal niets van het moderne

13

recht afwist als iemand mij juridische vragen stel-
de... en men wist dat ik juridisch docent was dus
men kwam mij opzoeken met juridische vragen. Ik
heb daar niet voor gestudeerd, ik heb het niet in de
wetboeken opgezocht, nee, het probleem is om de
juridische kwestie goed te formuleren. En het
Romeinse recht helpt altijd het juridische probleem
goed te formuleren. En als het probleem goed
geformuleerd is dan is het niet moeilijk meer, dan
bestaan er genoeg handboeken waarin men het
antwoord kan vinden. Dat is niet gecompliceerd,
het gecompliceerde is om een situatie goed te
analyseren en dat is iets wat het Romeinse recht
leert. Maar het was niet nuttig, terwijl men nu op de
scholen alleen nog maar nuttige dingen leert.

Een van mijn kleinzonen is uitzonderlijk goed in
Grieks en Latijn. Maar op school, het is soms om
wanhopig van te worden, want Grieks en Latijn zijn
niet nuttig. Ik moedig hem aan om in deze richting
verder te gaan, omdat men nu bezig is weer terug
naar af te gaan. Het onderwijs zal in de komende
jaren van richting veranderen, omdat er teveel zijn
die alles over elektronica en computers weten, daar
zijn er veel te veel van, die kan men niet allemaal
gebruiken. Daartegenover geeft men zich in
ondernemingen er nu rekenschap van dat er
ingenieurs zijn, die daar goed op hun plaats zijn,
maar niet in staat zijn een rapport over een kwestie
goed te redigeren. Er zit geen lijn in, het is niet
coherent, het Frans is niet goed, het is niets waard
wat ze schrijven. Dus men is bezig de filosofie weer
terug te brengen, de kennis van het Frans, om hun
intelligentie te vormen, zodat ze goede rapporten
kunnen schrijven, zelfs over technische zaken. Dus
het onderwijs gaat zeker veranderen.

Hoe ziet de technische samenleving eruit als ze
haar voltooiing nadert?

Weten of de technische samenleving riskeert zo te
worden als 1984, een verschrikkelijke dwangsa-
menleving, of Brave New World van Huxley... Ik
geloof dat de technische samenleving nooit haar
voltooiing zal bereiken en wel om twee redenen.

Ten eerste zal een techniek haar voltooiing nooit
bereiken, men zoekt altijd verder. Dat is het werk
van de uitvinder, het is het werk van de
wetenschapper, hij probeert steeds een beetje verder
te gaan. Ik heb me daarin zo’n 15 jaar geleden erg



vergist, toen men de vierde generatie van
computers bereikte. Want men kwam tot zo’n
snelheid dat ik aan mijn studenten vertelde dat ik
dacht dat dat zou stoppen en dat men geen behoefte
zou hebben aan nog verder geperfectioneerde
computers. En daarin heb ik me vergist. Ik heb me
vergist omdat wanneer men een resultaat bereikt,
men een resultaat moet bereiken dat nog verder
gaat. Dus daarna kwamen de vijfde en de zesde
generatie computers, die steeds uitzonderlijker
dingen kunnen. Er is geen reden waarom dat zou
stoppen, behalve door een catastrofe, maar dat is
een ander probleem.

De technische samenleving wordt niet voltooid,
net zoals een laboratorium. Een laboratorium zal
niet ophouden iets te produceren; het product moet
steeds presteren en steeds efficiénter zijn om een
publiek te vinden dat het koopt. Het moet steeds
beter worden. Dus het moet zich voortdurend
ontwikkelen. Dat bereikt dus zeker zijn voltooiing
niet.

Er is een tweede reden. Naarmate de techniek
zich ontwikkelt, ontwikkelen zich behoeften van de
mens. En deze behoeften kan men niet
onderverdelen in kunstmatige en natuurlijke
behoeften. Omdat de behoeften die men vandaag de
dag kunstmatig noemt, op termijn natuurlijke
behoeften worden. Toen ik jong was, in 1920, leek
een auto iets volledig nutteloos, kunstmatig. Als
men een auto had was het om zich mee te
amuseren. Maar tegenwoordig is het een
natuurlijke behoefte geworden, men kan niet meer
zonder.

Dus er ontstaan voortdurend nieuwe behoeften,
te meer omdat — dat komt terug op wat ik zojuist
zei — de mens nooit helemaal bevredigd is. Er is
altijd meer om te willen hebben. Hij heeft altijd nog
een behoefte die bevredigd moet worden. Daarom
moet er de hele tijd iets geproduceerd worden dat
zijn wensen voedt, dat beantwoordt aan wat men
verwacht. Daarom geloof ik niet dat men ooit een
samenleving bereikt die zal ophouden. Men zal
nooit de perfecte technische samenleving bereiken.
Noch 1984 met de terreur, noch Brave New World,
het zal nooit precies zo georganiseerd worden.

Maar u heeft ook geschreven dat de technische
samenleving in plaats van restrictief en wreed, aan

14

al onze behoeften en wensen zal voldoen. Gelooft u
dat niet meer?

Dat wil zeggen dat op een zuiver humanistisch
niveau de psychologische techniek, de
psychoanalytische techniek etc. voldoening voor de
mens kunnen vinden. Hier stuiten we op een
element dat erg belangrijk is voor mijn denken,
maar dat ik nooit in mijn analyse van de techniek
heb willen betrekken, en dat is mijn christelijk
geloof. En op dit moment zou ik erover willen
zeggen: dat (de techniek) creéert in de mens een
afwezigheid, een ontbreken, de afwezigheid van wat
Karl Barth heeft genoemd: het gans Andere, het
volkomen verschillende. We kunnen relaties met
elkaar hebben, maar het ontbreekt de mens aan een
relatie met het transcendente. En dat zal de techniek
nooit geven. Maar dat kan ik niet in een
sociologische analyse zeggen.

Hoe legt u het geheel van de ‘menstechnieken’ uit?

Ik geloof dat de op de mens gerichte technieken
ontstaan vanaf het moment dat men de malaise van
de mens voelt. De mens die bijvoorbeeld in de stad
leeft, in een universum waar niets levend is, waar de
stad gemaakt is van cementen stenen, van beton etc.
Daarin kan de mens niet gelukkig zijn en dan heeft
hij onrust vanuit psychologisch oogpunt. Deze
onrust overkomt hem door deze omgeving en
evenzeer door de snelheid waaraan hij gedwongen
is zich aan te passen. Dus komen we erop terug dat
de mens normaliter gemaakt is om volgens het
ritme van de natuur te leven. En deze mens wordt
psychisch ziek. Om een antwoord te hebben op
deze psychische ziekten zijn er menstechnieken, net
zoals er medische technieken bestaan. Maar de
menstechnieken hebben als doel de mens te laten
leven in een abnormale omgeving. Wanneer men
diepzee-duikt heeft men een pak aan, men heeft
zuurstofflessen etc. om in een abnormaal milieu te
leven en de menstechnieken zijn precies hetzelfde.

Kunt u voorbeelden geven van deze
menstechnieken?

Ik noemde net de psychologische technieken en
technieken... Maar de reclame en de propaganda
maken er ook deel van uit. Ik ken veel mensen die



van de reclame op tv houden omdat het erg
amusant is. Het is een ontspannend element, een
element van vermaak. En de mens die de hele dag
bezig is met werk dat hem verveelt heeft behoefte
aan ontspanning, om eens van gedachte te
veranderen. Het woord vermaak heeft hier een
speciale betekenis, want bij Pascal... als Pascal het
woord vermaak (divertissement) gebruikt, bedoelt
hij dat de mens die op God gericht is, door vermaak
van het pad dat hem naar God zou leiden wordt
afgeleid. Hij amuseert zich. In plaats van aan God te
denken amuseert hij zich. Bij ons is het dat in plaats
van aan de problemen te denken waar de techniek
ons voor stelt, ons vak, etc. we vermaak zoeken.
Men vermaakt zich. En het amusement, het
vermaak wordt geproduceerd door technieken,
technieken die worden gedicteerd door de
menstechnieken. Het is omdat men de psychologie
van de mens in die en die omstandigheden goed
kende, de mens die onder die omstandigheden
werkt, dat men hem dat vermaak voorschotelt dat
als compensatie dient.

Wanneer men het woord ‘technische samenleving’
of ‘technisch systeem’ hoort dan denkt men aan
zoiets als een concentratiekamp. Maar u heeft
geschreven dat dat niet zo zal zijn.

Nee, het zal helemaal niet op het systeem van een
concentratiekamp lijken. Het is veel subtieler dan
dat. Het concentratiekamp... het is precies hetzelfde
als tegenover een dictatuur, daar kan men tegen in
opstand komen. Tegen een dictatuur, een dictator,
de politie, de dwang, de wreedheid, etc. Maar als je
in een samenleving leeft die welwillend is, aardig,
vriendelijk, die je wat te eten geeft, iets om je mee te
vermaken, in wezen een leven dat niet
onaangenaam is. En het is absoluut in orde om een
leven te leiden dat niet onaangenaam is — waartegen
zou men in opstand komen? Men bemerkt
eenvoudigweg niet dat men tegelijkertijd aan
vrijheid verliest, dat merkt men niet. Want een
mens denkt dat hij vrij is om een heel andere reden
dan de werkelijke, nietwaar. En ik geloof daarom
dat een samenleving van het liberale type, een
consumptiemaatschappij etc. net zo gevaarlijk is,
maar men komt niet in opstand.

Kijk bijvoorbeeld naar Frankrijk, dat is erg
kenmerkend, wat doen de Fransen tegenover de

15

politieke partijen die allemaal hetzelfde zijn en die
allemaal absurd zijn? Ze interesseren zich niet meer
voor de politiek, ze stemmen niet meer. Wel, ze
leven in een samenleving waar men vrij is om niet
te stemmen. En tegelijkertijd is er een politieke
klasse die doet wat ze wil. Ze organiseren het zoals
ze willen zonder controle van de burgers. De
burgers zijn het er niet mee eens, maar ze hebben
geen reden ertegen in opstand te komen. Hoe vaak
heb ik niet, wat men noemt, de politieke klasse
aangeklaagd, dat wil zeggen de kleine fractie in de
politiek die zich altijd hervindt, altijd. In Frankrijk,
jullie hebben er waarschijnlijk niet van gehoord, is
er een uitzonderlijk schandaal geweest, en wel het
volgende. Er waren afgevaardigden gepakt bij
flagrante delicten, grootse oplichting, in Frankrijk is
er enorm veel opgelicht, voor een paar miljard.
Wanneer iemand als afgevaardigde is gekozen kan
hij alleen voor de rechter worden geroepen wanneer
hij door het parlement van zijn mandaat wordt
ontheven, zodat hij bij justitie kan verschijnen. En
deze politici, toen men wist dat ze gefraudeerd
hadden, zijn door het parlement gedekt. Dus ze
konden niet voor de rechter verschijnen. Heel
Frankrijk walgde ervan. Dat vonden ze ver-
schrikkelijk. Maar dat maakt niets uit. Ze zitten nog
steeds in het parlement, ze stemmen. Geen enkel
probleem. En de Fransen kwamen niet de straat op
om hun vertrek te eisen. Terwijl als er een dictator
had gezeten hadden ze dat wel gedaan, maar die
afgevaardigde... dat is toch niet belangrijk. Dat is
het gevaar van een liberale, zogenaamd ‘toegeeflij-
ke’, samenleving.

Waarom beschouwt u de invasie van techniek in
niet-westerse samenlevingen als de grootste
misdaad van het Westen?

Ja, dat is voor mij het grootste drama en onze grote
schuld. Want wij zijn in die samenlevingen
binnengekomen, met het idee dat het wilden waren,
dat het bijna geen mensen waren. Wij hebben niet
serieus genomen wat er voor waars kon zijn in hun
denken.

Een kleine historische herinnering: in de
middeleeuwen hadden we, in tegenstelling tot wat
we denken, meer respect voor andere samenle-
vingen. Bijvoorbeeld in Frankrijk had je de leus
over de slaven, de Afrikaanse slaven. En de leus was:



Alle personen zijn vrijmoedig (franche) onder het
koninkrijk van Frankrijk. Het is een woorden-
spelletje. Franche wilde zeggen: ze zijn vrij. Het was
voldoende dat een slaaf Franse bodem aanraakte
om vrij te worden. Men had meer respect.

Wij zijn die landen binnengetrokken, zonder
hen te willen begrijpen, want wij dachten dat dat
niet nuttig was, of we hebben ze bedrogen.

Ik noem twee aspecten. Eerst hebben we ons
aangematigd alle rijkdommen van die landen te
gebruiken, en voornamelijk in het licht van onze
industrie. Men verwoestte bijvoorbeeld de traditio-
nele landbouw en heeft het vervangen door wat
men de industriéle landbouw noemde, pinda’s om
olie te maken, cacao, suikerriet, etc., etc. En tegelij-
kertijd verplichtte men de leden van deze samen-
levingen te gehoorzamen aan de overwinnaars.
Want men kon er niet binnenkomen zonder ze te
overwinnen. En men eindigde altijd met een
overwinning omdat men over machtiger technische
middelen beschikte. Ik denk noodzakelijkerwijs
meer aan Afrika omdat dat onze kolonisatie was en
ik weet beter wat daar gebeurd is. Wij hebben de
sociale, tribale en familiestructuur kapot gemaakt.
Ik zag bijvoorbeeld toen wij in Marokko waren, dat
als men jongeren in een fabriek laat werken, ze
weggaan bij de familie. Maar welke autoriteit kon
de vader van de familie nog over deze jongeren
hebben die nu gewend zijn aan een industriéle
omgeving, aan een consumptiesysteem, etc.? De
familie was vernietigd. Wij hadden daar niet eens
over nagedacht, dat we families vernietigden. Men
had simpelweg behoefte aan arbeiders, men riep
zijn arbeiders op. Dat was alles en de vader van de
familie had geen macht meer, hij had geen
autoriteit meer. En op dezelfde manier hebben we
de religies vernietigd, we maakten de mythen kapot
waarop die samenlevingen leefden.

En hier ben ik verplicht om te zeggen dat de
christelijke missionarissen niets begrepen hebben
van wat ze bezig waren te doen. Ze hebben de ver-
schrikkelijke fout begaan, die eruit bestond tegen
deze mensen te zeggen: jullie zijn veroordeeld als
jullie niet in Jezus Christus geloven. Terwijl de
werkelijke boodschap van Jezus Christus is: God
houdt in ieder geval van jullie. En wat wij jullie
brengen is niet een boodschap van veroordeling,
maar goed nieuws van bevrijding. De missiona-
rissen waren vaak heel moedig, maar ze hebben zich

absoluut vergist. Ze hebben dingen kapot gemaakt
die heel fundamenteel waren, zonder welke de
mens niet kan leven. Waar komt hij vandaan, wat is
de zin van zijn leven? Deze mensen hadden
daarover gedacht, ze hadden een antwoord
gevonden. Men heeft niet het recht om dat ant-
woord te vernietigen. Wij hebben deze sociale
structuren vernietigd, we hebben het geheel van
religies vernield, dat wil zeggen in wezen het begrip
dat zij van de wereld hadden, van het universum.
En bovendien hebben we ze vaak bedrogen.
Bedrogen als we ze niet konden overwinnen.

Ik heb politieke verdragen laten bestuderen van
de Franse regering met een zwart Afrikaans
koninkrijk dat men niet had kunnen overwinnen.
Dit verdrag was een aanfluiting want het waren
leugens. Beiden hadden ze het verdrag
ondertekend, maar men had tegen de koning van
Benin gelogen, men had hem bedrogen. En later
kwam men met het papier en zei, dat heeft u
beloofd. Maar ze hadden dat nooit beloofd. Het
waren wij die hem iets hadden doen beloven.

Men heeft ze vernietigd en het resultaat was dat
ze na de dekolonisatie, toen ze onafthankelijke
volken werden, niets hadden. Ze hadden geen
sociale structuur meer, ze hadden geen mentale
structuur meer, ze hadden geen religie meer, ze
hadden geen middelen meer voor een relatie met de
natuur, ze hadden niets. Dus, wat kan men
verwachten van volken die zo achtergelaten zijn,
zonder iets te hebben?

Kijk wat er in Afrika gebeurt, de sterkste gaat de
macht grijpen, zelfs als hij daar geen recht toe heeft.
Hij neemt de macht, hij neemt alle rijkdommen
voor hemzelf, wanneer men hulp geeft aan een
Afrikaans volk verdwijnt het geld direct in de
handen van de dictator of van de dominante partij,
het volk heeft niets. Er zijn volken die nu leven met
industriéle monoculturen, ze hebben geen middelen
meer om te bestaan, er is geen polycultuur meer,
wat de polycultuur van levensmiddelen genoemd
wordt. En hierdoor kunnen ze zichzelf niet
onderhouden. Ze zijn gedwongen hun hand op te
houden, opdat men hen wat geeft.



Waarom is de techniek als een virus voor
traditionele samenlevingen? Waarom kunnen een
traditionele en een technische samenleving niet
naast elkaar bestaan?

Ik denk dat er twee elementen zijn. Je hebt de hou-
ding die ik net getracht heb te beschrijven van dege-
nen die de techniek in die samenlevingen brachten
en verder als ik de techniek op zichzelf neem,
buiten het handelen van de Europeanen, dan zou ik
zeggen dat de techniek de natuurlijke dingen niet
respecteert en daarom neigt ze ertoe de omgeving te
vernietigen. Wanneer de Afrikanen moderne tech-
nieken toepassen heeft dat dezelfde gevolgen als
wanneer Europeanen deze technieken toepassen.
Dus je hebt het probleem van de vernietiging van de
omgeving en op dezelfde manier wordt er een
andere hiérarchie geschapen. Vroeger was er een
hiérarchie die bijvoorbeeld gebaseerd was op een
tribale organisatie. Degene die nu aan de macht is,
is degene die een bepaald aantal technische instru-
menten tot zijn beschikking heeft, die een bepaalde
technische kennis heeft. Daardoor is er geen
verzoening mogelijk tussen een traditionele
samenleving en een technische samenleving. Tradi-
tionele samenlevingen beantwoorden aan een
houding die heel gewoon was in de geschiedenis en
die eruit bestaat dat de overwonnene altijd de
overwinnaar imiteert. Dat wil zeggen dat er
overwinnaars zijn, niet alleen omdat die de sterkste
middelen heeft, maar hij heeft een relatie met
machten die sterker zijn dan de mijne, dus men
gaat meer in die macht geloven dan in die ik had.

Het is erg vreemd, niemand heeft dat zo opge-
merkt, maar na de ontploffing van de atoombom op
Hiroshima, werd er plechtig verklaard dat de keizer
God dus niet is. Het is niet mogelijk, want het was
niet hij die het machtigste middel had, dus is hij
God niet. Dat is een ongehoorde verwoesting van
een samenleving, de omverwerping van God. De
techniek onttroont alle goden.

Waarom hebben alle landen geen andere keus dan
de technische weg te volgen?

Omdat, hier komen we op een groot probleem,
waar we nog op terug zullen komen, omdat men
moet accepteren anders te leven dan de anderen.
Dat wil zeggen dat men bijvoorbeeld moet

17

accepteren niet zo rijk te zijn als de anderen, dat
men niet zoveel verbruikt als de anderen, om niet
over even efficiénte middelen te beschikken als de
anderen. En het is zeer schokkend als we begrijpen
wat de ellende van die Afrikaanse volken is.

Toen de grote hongersnood in de Sahel
plaatsvond, heeft mijn vrouw de eerste beweging
van SOS-Sahel opgericht, om de Sahel-volken te
helpen. Men heeft geld bijeengebracht. Ik had
studenten uit die landen en die zeiden: stuur het
geld vooral niet naar de regering. Dus via deze
studenten zijn we in contact gekomen met dorpen
in de Sahel en in deze dorpen waren een paar
mannen die een beetje Frans spraken en via de
studenten waren er contacten mogelijk. Wij
hadden, wij met ons geld, het idee om belangrijke
dingen te doen, zoals grote putten te slaan met
gemotoriseerde pompen etc. En ze antwoorden ons,
‘nee, dat is het helemaal niet, wij hebben geen
behoefte aan een grote put, want dan moeten de
kudden van 20, 30 kilometer komen om bij de put
te komen, er moeten veel kleine putten komen, het
water komt niet van erg diep, het is niet nodig om
tot 30 meter te gaan, 5, 6 meter.” Wij antwoordden,
‘maar waarom doen jullie dat dan niet zelf?’ Ze
zeiden ons, ‘daar hebben we schoppen voor nodig,
daar zijn houwelen voor nodig, die hebben we niet’.
Wij waren stomverbaasd bij het idee dat er
Afrikaanse dorpen bestonden waar zelfs geen
scheppen waren, zelfs geen houwelen waren, dus
wij hebben hier schoppen en houwelen gekocht om
ze daarheen te sturen. En daarna was er nog geld
over, en wij vroegen hen wat er mee moest
gebeuren en zij zeiden, we zouden bakstenen willen
hebben en verder traliewerk om kippen te houden,
omdat de gieren de kippen opeten, we kunnen geen
kippen houden, tenzij we een goed kippenhok
hebben. Wij waren stomverbaasd over zulke
eenvoudige verlangens.

Men moet de Afrikaanse volken - het zijn die
welke ik ken - helpen op het niveau waar ze zich
bevinden. Men moet geen grote projecten opzetten
van geleerde technici. Dat is het belangrijkste, het te
plaatsen waar zij zich bevinden. Je moet buiten de
regeringen om werken. Dat is moeilijk. Ik heb een
student gehad die tot gevangenisstraf was veroor-
deeld omdat hij dat had gedaan toen hij weer thuis-
kwam.



Kunt u uitleggen dat volgens u het conflict tussen
aan de ene kant de absolute rationaliteit van het
technisch universum en aan de andere kant dat
wat tot nu toe het wezen van de mens uitmaakte,
het enige werkelijke filosofische probleem is?

Ja, we moeten eerst weten waar we het over hebben
als we over filosofie praten, omdat als het om het
zoeken naar wijsheid gaat ben ik het er mee eens,
het is een essentieel probleem bij het zoeken naar
wijsheid. Als het echter om het onderzoek naar de
zin gaat, de zin van het leven met de twee
betekenissen die dat in het Frans heeft; dat wil
zeggen de waarde van het leven en verder de rich-
ting die de zin aan een bepaalde weg heeft gegeven
— dat is ook een filosofisch probleem. Maar als men
filosofie op de gebruikelijke universitaire manier
begrijpt, dat wil zeggen een rationeel discours,
zuiver intellectueel, een discussie over ideeén, dan
denk ik niet dat de techniek een filosofisch
probleem is. Want het grote probleem dat aan de
techniek kleeft is juist de betekenis. Heeft het leven
een zin of niet? Vernietigt de techniek de zin of
geeft ze een zin? Dat is een echte, fundamentele
filosofische vraag.

Ik geloof dat men erop kan antwoorden door een
deel van de moderne kunst te beschouwen. In de
moderne kunst, die de wereld pretendeert uit te
drukken waarin wij leven, die de technische wereld
pretendeert uit te drukken. Een mooi voorbeeld is
het cultuurpaleis in Parijs wat men het Centre
Beaubourg noemt. Wie onder jullie Parijs gaat
bezoeken kan constateren dat Beaubourg gebouwd
is als een fabriek. Heeft die kunst nog dezelfde
functie die de kunst in een traditionele samenleving
had? Dat is de vraag. In de huidige samenleving
hebben we een kunst bereikt die absurd is. In
Frankrijk heb je het theater van het absurde gehad,
dat met Camus begonnen is. Het was een theater
dat erop gericht was aan te tonen dat het leven
absurd was. En vandaar is men gekomen op het
absurde theater, dat wil zeggen wat er in een scene
geplaatst werd in het theater, dat was absurd, het
wilde niets zeggen. Het deed een beetje denken aan
een stroming in de poézie die men dadaisme
noemde, waar het simpelweg ging om het formu-
leren van lettergrepen: ba ee uf uu, dat was een
gedicht.

18

We hebben het hier over kunst, over de
verschijning van een fundamentele filosofische
vraag die de techniek opgeworpen heeft. Die is zelfs
tot doctrine verheven. De doctrine van die kunst,
die geen betekenis meer had. Dat was in Frankrijk
de doctrine van de nouveau roman. De nouveau
roman is erg interessant want er zijn geen perso-
nages meer, er is geen onderwerp meer, men vertelt
geen verhaal meer, er zijn geen helden meer, er zijn
geen schrijvers meer, de schrijver zelf verdwijnt.
Een moderne romanschrijver heeft gepresteerd om
te zeggen: “‘Wanneer een roman geschreven wordt,
ben ik het niet die de roman schrijft, het is mijn pen
die zin heeft om te schrijven.’

Er heeft een belangrijk conflict bestaan tussen
Sartre — ik ben het zelden eens met Sartre maar
hierover ben ik het wel met hem eens - tussen
Sartre en de doctrine van de nouveau roman. Want
Sartre heeft gezegd: ‘Men schrijft omdat er iets te
zeggen valt.” En in de nouveau roman zegt men
helemaal niets. Men schrijft omdat men schrijft. Er
is niets om te zeggen. Dus is er geen betekenis meer,
er is geen object meer, er is geen subject meer, er is
niets meer. Er zijn woorden, woorden die op elkaar
volgen en men moet niet proberen wat dan ook te
begrijpen. Zo is het.

Dus ik geloof dat we hier een aanzienlijke
invloed zien van de techniek op een van de
elementen, die essentieel voor de mens is: de
artistieke expressie. En hier kom ik op de filosofie
terug, want als hetgeen er geschreven wordt geen
betekenis meer heeft, dan is er ook geen filosofie
meer. Daarom zien we hier iets van de techniek dat
erg belangrijk is. De techniek heeft geen andere
betekenis dan zichzelf. En dat is uiteindelijk wat de
nouveau roman wilde zeggen: de nouveau roman
heeft geen andere betekenis dan de woorden die
zijn geschreven. Dat leidt ertoe dat de enige
belangrijke handelende persoon in de roman de
drukker was. Het was de drukker! Hij drukte de
woorden, dat wil zeggen hij voerde de technische
operatie uit.

Wij moeten ons nu afvragen of er een mogelijke
betekenis is, maar het zoeken naar betekenis kan
geen zuiver intellectuele zaak zijn. Het zoeken naar
zin impliceert het radicaal ter discussie stellen van
het moderne leven. Om betekenis terug te vinden,
moet men datgene ter discussie stellen wat geen
betekenis heeft. Wij worden omringd door objecten



die actief zijn en efficiént, maar die geen betekenis
hebben. Zoals een kunstwerk betekenis heeft, of
meerdere betekenissen, of bij mij een gevoel, een
emotie teweegbrengt die zin aan mijn leven geeft,
z0 heeft het technische product dat niet.

Aan de andere kant hebben wij de plicht om
fundamentele waarheden terug te vinden die door
de techniek verdwijnen, of belangrijke, essentiéle
waarden, opdat de mens ontdekt dat het leven de
moeite waard is geleefd te worden.

Het probleem is niet meer zozeer een filosofisch
probleem, maar het wordt een moreel probleem (ik
prefereer de term ethisch) en een theologisch
probleem, in de werkelijke zin, dat wil zeggen: een
waar woord. Het gaat erom een ‘logos’ te vinden,
een woord dat waar is, hetgeen door de techniek
verdwijnt. Daarom beschouw ik de vraag over het
conflict tussen het levend wezen en de technische
wereld als een absoluut fundamentele kwestie, op
voorwaarde dat men in acht neemt dat het niet de
hele filosofie is die zich voor die vraag interesseert.

Wat gebeurt er als de mens de diepste motivatie
voor zijn leven verliest?

Wanneer de mens de diepste motivatie van zijn
leven verliest, dan kunnen er twee dingen gebeuren.
Hij accepteert zelden dat dat waar is, dat het zo is.
En in dat geval komt hij in de verleiding zelfmoord
te plegen, of hij probeert te vluchten in het amuse-
ment (daar hebben we het over gehad) of hij raakt
gedeprimeerd en gaat middelen innemen. Wanneer
de mens zich daarvan bewust wordt, leidt hij het
leven van de meerderheid van de westerse bevol-
king. Zij zijn zeer gedeprimeerd en ontmoedigd,
dus geven zij er de voorkeur aan de dingen niet
onder ogen te zien, de vragen niet onder ogen te
zien en zij gaan door, men gaat steeds sneller. Men
weet niet waar men heen gaat, als men maar snel is.
Waarom gelooft u dat de jongeren toch door willen
gaan?

Ik geloof dat de mens ondanks alles erg beinvloed
blijft door wat de mensheid al sinds 500.000 jaar is
geweest. Men kan dat niet zomaar plotseling
onderdrukken. De jongeren hebben behoefte aan
een ontmoeting, aan vriendschappen, aan plezier,
aan spelen, maar de spelen die de techniek hen
aanbiedt interesseren hen niet. Ik heb dat goed

19

gezien bij mijn kleinkinderen. Men koopt allerlei
elektronisch speelgoed voor ze. Ze spelen er een of
twee dagen mee, en daarna laten ze het liggen, het is
dan niet meer interessant. Een kind zal zich veel
meer vermaken met een stuk hout waarmee zijn
fantasie een heel universum kan scheppen, dan met
erg gecompliceerde spelletjes die niet aan zijn fanta-
sie beantwoorden, aan zijn verlangen om te
ontsnappen.

Aan de andere kant krijgen de jongeren grote
moeilijkheden als gevolg van hun vorming, in de
mate waarin het onderwijs een heel stuk achterwege
laat van hun wensen. Ze worden gevormd om een
klein deeltje in het netwerk van de techniek in te
vullen, maar daar kan een menselijk leven zich tot
nog toe niet mee tevreden stellen. Dus plotseling
ontstaan die revoltes waar ik het al over heb gehad.

Waarom zijn de moderne filosofen niet in staat om
met een kritische geest over de actuele problemen
na te denken?

Ten eerste omdat de moderne filosofen beinvloed
zijn door de filosofische traditie. Als men probeert
na te denken over de wereld waarin men leeft op
grond van Aristoteles of Plato, dan begrijpt men er
niets van. Dan beoefent men een filosofie die vanuit
intellectueel oogpunt interessant is maar met niets
in het huidige leven correspondeert. En deze
filosofen zijn in het algemeen stekeblind tegenover
de realiteit om hen heen. Voor mij was de grote
ontdekking bijvoorbeeld het feit dat ik in 1934
hoorde dat Heidegger een nazi was. Voor mij was
de vraag: als Heidegger niet in staat is van zo’n
enorme kwestie als het nazisme te zien wat er aan
de hand was, als Heidegger niet begrijpt wie Hitler
is, als hij niet in staat is het werkelijke discours van
Hitler te begrijpen, waarom zou ik dan vertrouwen
stellen in de filosofie van Heidegger, een zeer
geleerd man, die het over ‘het bestaan’ en ‘het zijn’
heeft, dingen die ik niet kan verifiéren. Waarom
zou ik hem vertrouwen? Ik kan hem vertrouwen
over de gebieden waar ik iets van af weet. Dus ik
heb geen enkele reden mijn vertrouwen in
Heidegger te stellen wanneer hij spreekt van zijn
verheven filosofie. En dat is hetzelfde met Sartre,
waarom zou ik zijn boek L’etre et le neant (‘Het zijn
en het niets’) serieus lezen als Sartre elke keer als hij
politieke problemen tegen komt, of als hij de



technische samenleving ontmoet, zich heeft vergist.
Dan zeg ik: als hij zich vergist over zulke heldere,
zulke duidelijke kwesties, waarom zou ik dan
geloven wat hij me vertelt over dingen die ik
helemaal niet kan controleren?

Kunt u uitleggen waarom u de mensen die pleiten
voor een betere aanpassing aan de techniek
beschouwt als de doodgravers van de menselijke
soort?

We hebben het al gehad over de menstechnieken,
en deze menstechnieken - reclame, propaganda,
etc. — hebben altijd als doel om het technisch
universum waarin wij ons bevinden acceptabel te
maken, aangenaam. Ze laten aan iedereen zien dat
we in die richting moeten gaan omdat dat de beste
is. En het zijn de doodgravers van de menselijke
soort, omdat alles wat tot nu toe de kwaliteit en de
realiteit van de mens uitmaakte verlaten moet
worden, om hun weg te accepteren. Ik heb het net
uitgelegd in relatie met de kunst. De kunst wordt
iets dat geen betekenis meer heeft. En op dezelfde
manier rijst het probleem dat het moeilijk is om in
een zuiver technisch universum te leven. Zij die
proberen om dat te verbeteren, en zeggen dat het
niet zo moeilijk is: ‘er zullen makkelijkere stoelen
gemaakt worden, men zal betere voeding geven’.
Dat zal allemaal erg aangenaam zijn ja, maar ik kom
steeds terug op mijn vraag: wat is de prijs die er
moet worden betaald? En de prijs die we moeten
betalen is in de praktijk erg hoog. Het impliceert
bijvoorbeeld het afstand doen van wat de mens tot
nu toe beschouwde als wijsheid. Wijsheid ontstaat
niet door intellectuele reflectie, maar het is een
langzaam doorgeven van generatie op generatie,
een opeenhoping van ervaringen en het is een
relatie met het natuurlijk milieu. De natuur heeft
ons modellen om te leven gegeven. Dat moeten we
dus allemaal achterlaten. Als men in een technisch
universum leeft, houdt men op de traditionele
menselijke wijsheid serieus te nemen.

Op dezelfde manier dwingt de techniek ons
steeds sneller te gaan en ze vervangt reflectie door
reflex. Ik verontschuldig mij voor het Franse
woordenspelletje: de reflectie is het feit dat als ik
iets ervaar, ik nadenk over die ervaring en het reflex
is onmiddellijk te weten wat te doen in een bepaalde
omstandigheid zonder na te denken. Dus de

20

techniek eist dat de mens niet nadenkt.

Ik zou zeggen dat wat mij superieur maakt ten
aanzien van het gebied van de techniek juist mijn
vermogen tot nadenken is. Als ik een film of
voorstelling op tv zie, dan ben ik als iedereen. Dat
wil zeggen, ik ben een goede kijker, ik lach wanneer
je moet lachen, ik huil wanneer ik moet huilen, ik
doe als iedereen. Maar daarna denk ik na en vraag
me af: waarom heb ik gelachen, waarom heb ik
gehuild, waarom heeft de schrijver er dit en dat in
gestopt, welke invloed heeft dat op mijn overtuiging
gehad etc. En dat doet het publiek in het algemeen
niet. Dat is de reflectie. Maar als men gaat
nadenken in een auto die 160 kilometer per uur
gaat, dan krijgt men een ongeluk, dan moet men
reflexen hebben.

Alles wat de techniek vraagt is nu juist om niet
na te denken maar om reflexen te hebben. Maar de
mens heeft altijd nagedacht. Degene die men de
primitieve mens, de wilde, noemt, heeft in zijn
relatie met de natuur nagedacht over wat hij had
meegemaakt en ontmoette.

En zij die ons aan de wereld van de techniek
willen aanpassen zonder te lijden, zijn ook de
doodgravers van het menselijke soort, in de mate
waarin de techniek leidt, of men het nu wil of niet -
en hoe men er ook over geredetwist heeft - tot
massificatie. Dat wil zeggen de techniek produceert
massaproducten, deze producten moeten op grote
schaal geconsumeerd worden, men moet in de
massa leven en daarom onderdrukt men alles wat
de vooruitgang van de mens gedurende 300.000 jaar
uitmaakte, en dat was moeilijk.

In het begin leek het alsof de mens als groep een
blok vormde, als een mier in een mierenhoop. Men
beschouwt dat wat de mens gemaakt heeft, en wat
de menselijke geschiedenis uitgemaakt heeft, het
feit geweest is dat stap voor stap een mens zich van
de mierenhoop losmaakte en is begonnen een
subject te zijn en zelf zijn beslissingen te nemen en
niet alleen de groep. En nu met de massificatie van
de samenleving bestaat er de tendens om deze
beweging te breken. Iedereen moet zich gedragen
zoals iedereen, anders werkt het niet meer. En men
weet heel goed dat in bepaalde science fiction-
romans de held plotseling bewust wordt dat hij
anders is dan de anderen. Dit eenvoudige feit dat
een mens ophoudt zoals de anderen te zijn, gaat de
ontwikkeling van de techniek tegenhouden.



Daarom, nu men ons probeert te overtuigen dat de
techniek niet gevaarlijk is, terwijl men ons probeert
te doen leven in een cocon, in een aangename
omgeving, zodat wij de techniek kunnen
accepteren, dat is een totale vernietiging van wat de
mensheid heeft geprobeerd te doen. En men
probeert ook, en daarmee zal ik eindigen, het
denken van de individuele mens te vervangen door
een manier van redeneren die helemaal
wetenschappelijk is. Dat wil zeggen, de mens is
altijd op zoek geweest naar de waarheid. Er zijn veel
wegen om bij de waarheid te komen. Maar wij
hebben gezegd er is maar één waarheid en dat is de
wetenschappelijke waarheid. En we hebben al het
andere zoeken geannuleerd, of het nu de filosofi-
sche reflectie is, of de theologische reflectie, alle
onderzoeken van de menselijke intelligentie om
richting de waarheid te gaan, door te zeggen: er is
maar één waarheid en dat is de wetenschap. We zijn
bij de doodgravers aangeland op het moment dat
men sinds een eeuw alle generaties heeft opgevoed
om te geloven in wetenschappelijke waarheid en nu
zeggen de beste wetenschappers ons dat het mis-
schien niet allemaal zo waar is als men vroeger zei.
En ik geloof dat een hoop die we kunnen hebben
ligt in de verandering van sommige wetenschap-
pers, die ontdekken dat de wetenschap niet de
waarheid is. Ik denk aan die wiskundige, de
Nederlander Groetenduijk, die een zeer groot
wiskundige is, waar ik erg op gesteld ben, maar die
onverdraaglijk was, omdat hij zijn geleerde college
over wiskunde gaf en na het college aan zijn
studenten uitlegde dat het erg gevaarlijk was, dat de
wiskunde niet onschuldig is, dat de wiskunde niet
zuiver is, en dat men de waarheid er niet in kon
vinden.

Net zoiets: we hebben in Frankrijk een fysicus,
Despagna, die een groot fysicus is en die bezig is te
ontdekken dat de fysica ons de waarheid niet
schenkt. Dat men nooit de waarheid zal vinden
door de fysica. En hij doet ontdekkingen die tegelij-
kertijd erg eenvoudig zijn en bekend, waaruit hij
alle consequenties trekt. Hij zegt bijvoorbeeld dat
we nooit een chemisch fenomeen of fysisch kunnen
kennen, omdat het voldoende is dat er een
toeschouwer is om het fenomeen te veranderen.
Dus zullen we nooit het fenomeen zelf kennen. Het
fenomeen bestaat zonder toeschouwer, maar met
een toeschouwer is het niet langer hetzelfde. Dus we

21

hebben wetenschappers die ons zeggen: let op, het
is niet per se de waarheid. Lun do (?) die Amerikaan
is, heeft het uitstekend geformuleerd. Hij zegt: sinds
Einstein weet men dat de fysica van Newton niet
klopt, zij klopt alleen vanuit het oogpunt van de
techniek. Het is erg belangrijk om je rekenschap te
geven dat we een technisch universum creéren op
verkeerde fundamenten. En nu komt men er op zijn
beurt achter dat de fysica van Einstein misschien
niet zo waar is als men lange tijd heeft geloofd.
Daarom is het trachten de mens aan te techniek aan
te passen hetzelfde als het vernietigen van wat de
essentie van de mens was.

Waarom denkt u dat het juist links is die voor een
betere aanpassing en een technische groei pleit?

Maar begrijpt u, links baseert haar denken op
ideeén uit de vorige eeuw. Ze lopen een eeuw
achter: heel links, of het nu communisten of
socialisten zijn, ze denken met een eeuw achter-
stand. Dus hebben ze het nog steeds over de ideeén
van de vooruitgang.

Als in Frankrijk onze minister verklaart dat alle
jongeren VWO zouden moeten doen, dat 80
procent VWO moet doen, dan is dat absurd, waar
dient dat toe? We hebben nu een links... er zijn twee
mogelijkheden, of we hebben een links dat met een
eeuw achterstand denkt of een rechts dat helemaal
niet nadenkt. Ik ben absoluut tegen het politieke
universum, want ik geloof dat zij helemaal niets
begrijpen van de moderne vragen.

Waarin is de techniek de vijand van de menselijke
vrijheid?

We moeten eerst weten waarover men praat als
men het over vrijheid heeft. Alles kunnen doen, is
dat vrijheid? Nee, het is geen vrijheid om het-
maakt-niet-uit-wat te doen. In wezen, ik zal de
Bijbel als uitgangspunt nemen. Toen het
Hebreeuwse volk slaaf was in Egypte. Het is
interessant: het woord Egypte is in het Hebreeuws
Mitzrayim, en dat betekent in het Hebreeuws de
dubbele angst. De angst om te sterven en de angst
om te leven. God bevrijdt zijn volk van het slavernij
en bevrijdt zijn volk van de angst. Door dit feit zijn
ze vrij, maar waar? In de woestijn. Dus de vrijheid is
niet grappig, is niet makkelijk. En als de Hebreeérs



in de woestijn zijn, zijn ze niet tevreden. Ze zeggen
vaak: we waren beter af in Egypte, we hadden wat te
eten, we hadden te drinken, we wisten wat te doen
en nu in de woestijn, zijn we vrij. Maar dat wil
bijvoorbeeld ook zeggen dat men de richting waar-
heen men gaat moet kiezen. Men is verplicht om
verantwoordelijkheid te nemen. Dus vrijheid is
helemaal niet makkelijk.

Een van de illusies die de doodgravers waar we
het net over hadden proberen te ontwikkelen bij de
moderne mens is hem te doen geloven dat de
techniek hem vrijer maakt. Als je een heel stel
technische hulpmiddelen gebruikt, ben je vrijer.
Vrij van wat? Ah, je bent vrij om lekkere dingen te
eten. Dat is waar — als je geld hebt. Je bent vrij om
een auto te hebben die je in staat stelt om te reizen.
Je bent vrij om naar de andere kant van de wereld te
gaan, om Tahiti te bezoeken. Zie je, de techniek
staat je toe vrij te zijn. Je ziet beelden die van de hele
wereld komen, dat is prachtig. Dus je hebt een vrij
universum voor je.

Ik denk aan een klein voorbeeld: de auto. Als de
vakantie uitbreekt beslissen drie miljoen
Parijzenaars ieder voor zich vrijelijk om in hun auto
te stappen om naar de Middellandse Zee te gaan.
Drie miljoen mensen die in vrijheid beslissen om
hetzelfde te doen! Dus ik vraag me af of de auto
werkelijk een middel tot bevrijding is. Ze hebben
geen seconde nagedacht of ze soms op een rigou-
reuze wijze door het technisch apparaat
gedetermineerd zijn, over het soort leven dat ze
leiden en dat ze een absoluut coherente massa zijn.

Hetzelfde als ik mijn tv-apparaat bekijk, dan ben
ik alleen. Maar ik ben helemaal niet alleen, er zijn
nog drie miljoen, vier miljoen die dezelfde beelden
bekijken, die dezelfde impressie zullen krijgen.
Daarom heb ik geen enkele vrijheid. En nog minder
vrijheid, bijvoorbeeld ik ga terug naar de televisie,
plotseling verdwijnen bepaalde tv-uitzendingen,
waarom? Eenvoudigweg omdat, er is een paar
maanden geleden een goed boek verschenen dat
heette: ‘De dictatuur van de kijkdichtheid’. Een
uitzending die geen goede kijkdichtheid heeft
verdwijnt. Dus ik ben helemaal niet vrij om te
kiezen, maar de voorstellingen die ik wil worden me
op een rigoureuze manier gedicteerd door het
publiek, door de kijkdichtheid. Dus ik moet een
miljoen zijn. Zonder dat tel ik niet mee, als ik geen
miljoen ben. Dus zo is er geen enkele vorm van

22

vrijheid en de vrijheden die de techniek me geeft,
zijn altijd bijzonder oppervlakkige vrijheden.

En wat meer is, de techniek zelf is steeds
veeleisender. Ze eist van de mens steeds meer
opofferingen. We hadden het net over
menstechnieken die de mens aan de techniek
moeten aanpassen, omdat de mens nooit helemaal
zo is dat de techniek goed loopt. Maar we worden
nu voor beslissingen gesteld, waar de techniek ons
voor plaatst, bijvoorbeeld de oriéntatie op
beroepen. Er zijn beroepen die verdwijnen en
andere die men verplicht is te nemen. De techniek
maakt zich exclusief ten opzichte van andere
technieken. En dat is een probleem dat erg ver reikt,
want we leven in een wereld van concurrentie en
men is verplicht om de meest efficiénte techniek te
kiezen, de anderen worden terzijde geschoven. Het
is een drama voor de Franse boeren, ze moeten
bepaalde technieken toepassen die het snelste
resultaat geven en die de goedkoopst mogelijke
producten geven. En als je probeert kwaliteit, een
waarde probeert te produceren... vanuit het
gezichtspunt van de concurrentie betekent dat niets.
En daarom elimineert de techniek de andere
mogelijke technieken, die kwalitatief een grotere
waarde kunnen hebben, maar die uit het
gezichtspunt van de concurrentie niet zo efficiént
zijn. Dat is een buitengewone beperking van de
menselijke vrijheid.

We hebben het al gehad over de eliminatie van
culturen, van de Afrikaanse culturen bijvoorbeeld,
door de invloed van de techniek. De techniek is
intolerant, dat wil zeggen het tolereert niets anders
dan zichzelf. Dus alles wat de mythe was, de
wijsheid etc. wordt geélimineerd. Hoe kan men
onder die omstandigheden denken dat de techniek
de vrijheid ontwikkelt? Ze onderdrukt al deze
vrijheden. Van de veelvoud van culturen die de
mens duizenden jaren lang heeft ontwikkeld zal er
maar één overblijven, en dat is de technische
cultuur.

Ik zal nu eindigen over deze destructie van de
menselijke vrijheid met een constatering die zeer
ernstig is: de techniek verdraagt niet dat men haar
beoordeelt. Dat wil zeggen de technici verdragen
niet dat men een ethisch oordeel geeft over waar zij
mee bezig zijn. En toch, het hebben van ethische
oordelen, morele oordelen, spirituele oordelen, dat
was de hoogste vrijheid van de mens. Dus ik ben



beroofd van mijn hoogste vrijheid. Dat wil zeggen
ik kan alles wat ik wil over de techniek zeggen, maar
dat zal de technici worst wezen. Ze zullen niets
veranderen aan wat ze bezig zijn te doen, aan wat ze
besloten hebben te doen, en waartoe ze geconditio-
neerd zijn te doen. Want de technicus is niet vrij;
hij is geconditioneerd. Hij is geconditioneerd door
zijn scholing, door de praktijk die hij erop nahoudt
en het doel wat hij wil bereiken. Hij is helemaal niet
vrij in de uitoefening van de techniek, hij doet wat
de techniek eist. Daarom denk ik dat er een totaal
conflict is tussen de vrijheid en de techniek.

Kunt u uitleggen wat u bedoelt met de omkering
van de noodzaak en vrijheid?

Ik zou niet willen dat mijn discours te pessimistisch
en gesloten zou zijn. Ik zou willen uitleggen dat de
mens nog steeds, een beetje, nog een mens is. Met
nog steeds menselijke behoeften, en nog steeds in
staat tot liefde, tot medeleven, nog steeds in staat tot
vriendschap. Deze mens zal zich wel of niet bewust
worden van deze bepaaldheid door de techniek, van
deze onderdrukking, van de verplichtingen waaraan
hij wordt onderworpen, van deze conditionering
door de techniek. Als hij zich daar bewust van
wordt, dan begint voor hem de vrijheid. Want
wanneer wij ons bewust worden van wat ons
determineert, stellen wij de grootste daad van
vrijheid. Anders gezegd, het is niet het op goed
geluk ergens heenlopen wat een vrije handeling is,
maar het is me er rekenschap van geven dat ik
gedetermineerd ben. En als ik weet dat ik gede-
termineerd ben, handel ik vrij.

Ik citeer een marxistische auteur: Bernstein, die
dat op een bewonderenswaardige manier heeft
uitgelegd: vanaf het moment dat men begrepen
heeft dat de kapitalistische economie het gehele
menselijke leven determineert, dan ben ik al uit de
kapitalistische economie gestapt aangezien ik haar
beoordeel. Aangezien ik haar kan beoordelen,
aangezien ik kan zien hoe het is, daardoor ben ik
sterker dan haar. En voor het technisch systeem
geldt precies hetzelfde. Vanaf het moment dat ik in
staat ben om het te analyseren, net zoals ik een kei
zou analyseren, of ieder andere object, dat ik het
kan analyseren, dat ik zijn oriéntaties kan
doorgronden, vanaf het moment dat ik mij los kan
maken van het technisch systeem en de ketenen kan

23

demonteren, daar begint mijn vrijheid. Maar ik
weet ook dat ik gedetermineerd ben door het tech-
nisch systeem. Het geeft dus niet om te zeggen: ik
ben een sterk persoon, het technisch systeem heeft
geen greep op mij. Natuurlijk heeft het technisch
systeem alle greep op mij, ik besef het goed. Het
simpele feit dat ik de telefoon gebruik, ik gebruik de
hele tijd technische objecten. Maar ik weet wat ik
doe, en ik ben in staat om dat of dat gebruik te ver-
minderen. Ik ben in staat om wat een school van
vrienden van mij, die men v6dr 1968 de Situatio-
nisten noemde - in Nederland had je de Provo, dat
was hetzelfde - zij waren goed in staat het als object
te zien, dat wil zeggen de techniek is niet meer dan
een object voor mij. Ik weet dat het een invloed op
me heeft, maar ik weet ook dat ik een subject
tegenover haar blijf.

Kunt u het proces beschrijven voordat de techniek
verscheen als bevrijdende kracht voor de mens?

Daar komen we terug op een kwestie die erg
belangrijk is geweest. De techniek was een middel
tot bevrijding van de mens, zolang het om
technieken ging die los van elkaar stonden en elk op
een bepaald doel gericht en zonder te behoren aan
een technisch systeem. Vanaf het moment dat het
technisch systeem zich als een geheel heeft
georganiseerd, dat wil zeggen dat iedere techniek
effecten had die in alle richtingen gingen en iedere
techniek afhankelijk werd van alle technieken, vanaf
dat moment had de mens geen plaats meer. Hij was
niet meer in staat een geheel dat voor hem te com-
plex en te gecompliceerd was geworden te
beheersen.

Waarom is de vrijheid verschrikkelijk? Waarom is
de vrijheid moeilijk om te leven?

De vrijheid is moeilijk om mee te leven omdat ze
ten eerste vereist dat ik zelf mijn keuze bepaal voor
mijn beroep en verder een individuele en
persoonlijke vrijheid moet zien te vinden, waarin ik
niet aan collectieve bewegingen kan deelnemen,
waar ik moet proberen voor mezelf te denken.
Daarom is het moeilijk, het kost veel tijd. Vrijheid is
vervelend, want het kost tijd.

Ik kan me bijvoorbeeld geen mening vormen
over een politicke kwestie als ik maar één krant lees.



Ik moet talrijke informatiebronnen hebben. Ik
maak dan een synthese van deze verschillende
informatie en ik zal een aannemelijk idee krijgen
van wat er aan de hand is. Een andere moeilijkheid
is dat ik het bijna altijd oneens zal zijn met de
anderen. Als ik tegen iemand, die gelooft wat er in
de krant staat, zeg dat het niet zo simpel is, dan zal
hij daar onmiddellijk tegen in het geweer komen.
Wij ontvangen zoveel informatie, ik kan me niet, als
ik vrij ben, over alles correct informeren. Dus ik
moet kiezen — dat onderwerp is het waard om tijd
aan te besteden; dat zal ik zoveel mogelijk
bestuderen om de grootste waarheid erover te
weten te komen. Maar ik zal veel andere dingen
laten liggen. Jammer dan. Ik kan niet alles
absorberen. Dat is al één van de moeilijkheden.
Moeilijkheden die men zal ondervinden. Ik zei dat
ik het oneens was met de mensen om me heen. Men
zal vinden dat ik een, wat men in Frankrijk een
buitenbeentje noemt, ben.

Het is ook moeilijk om met vrijheid te leven
omdat ze verantwoordelijkheid inhoudt. Als ik een
onvrij mens ben, dan zijn het de dingen die voor
mij beslissen. Dan is het de superieur in de hiérar-
chie, het is... We hebben dit op buitengewone wijze
gezien tijdens de Neurenberg-processen. Het was
het excuus van alle nazi’s: ik heb een bevel
opgevolgd. Ik ben niet verantwoordelijk, ik heb een
bevel ontvangen. Een vrij mens is iemand die er
geen genoegen mee neemt een bevel te ontvangen,
maar die dat bevel gaat evalueren: is het de moeite
dat ik daaraan gehoorzaam of niet? Begrijpt u, dat
stuurt meteen de organisatie in de war. Als een
functionaris gaat nadenken over wat men van hem
vraagt dan weerhoudt hij zijn dienst van een goede
functionering. Want in plaats van een machine te
zijn die precies doet wat een superieur hem
opdraagt, zegt hij, ‘nee, dat gaat zo niet, ik weiger
om dat te doen’. Dus men moet accepteren verant-
woordelijk te zijn wanneer men een vrij mens is. En
dat is nooit makkelijk of aangenaam, om verant-
woordelijk te zijn. Om klaar te zijn om op alles wat
er gebeurt een antwoord te vinden.

Het is erg moeilijk om juist in een samenleving
als de onze verantwoordelijk te zijn. Ik neem een
eenvoudig voorbeeld. Een stuwdam die doorbreekt;
wie is daar verantwoordelijk voor? Je heb de
geologen, die de studie van het terrein hebben
gemaakt, je hebt de ingenieurs die het profiel van de

24

stuwdam hebben gemaakt, je hebt de arbeiders die
de stuwdam hebben gemaakt, je hebt de regerings-
verantwoordelijken die hebben besloten om de
stuwdam op die plaats te maken. Wie is verant-
woordelijk? Niemand. Er is nooit een
verantwoordelijk, nergens. En in de hele technische
samenleving is dat zo, want de taken zijn allemaal
zo gespecialiseerd, verdeeld in kleine fracties, dat er
nooit een verantwoordelijke is. Maar tegelijkertijd is
er nooit een vrij mens. Ze zitten allemaal opgesloten
in een klein stukje van het werk en dat is alles.

Ik denk aan het verschrikkelijke excuus - voor
mij was het een van de afschuwelijkste dingen waar
ik van gehoord heb - de directeur van het Bergen-
Belsen concentratiekamp, tijdens de Neurenberg-
processen, toen het over Auschwitz en Belsen ging,
vroeg men hem, ‘Maar joegen al die kadavers u dan
geen angst aan?” Hij antwoordde: “Maar wat wilde
u, er waren niet genoeg ovens in het crematorium,
ik kwam er niet aan toe om alle lijken te verbran-
den, dat stelde me voor enorme problemen, wat wilt
u, ik had geen tijd om te denken aan de mensen die
doodgingen. Wat mij bezighield waren de
technische zaken, van de ovens in mijn crematori-
um.” Dat is een voorbeeld van een totaal onverant-
woordelijk mens, die niets anders dan een techni-
sche taak heeft, en de rest interesseert hem niet.

Waarom denkt u dat de nazi’s ‘Arbeit macht Frei’
boven het toegangshek van Auschwitz hadden
gezet?

Arbeit macht Frei. Ja dat is zeer kenmerkend voor
onze technische samenleving, om aan de mens de
illusie te geven dat hij zich zal realiseren in en vrij
zal worden, door het werk. Dat is erg belangrijk,
want het is marxistisch. Marx zegt: de mens is mens
geworden dankzij het werk. En hij is mens
geworden door de ontwikkeling van het werk. Dus
het is al werkend dat de mens zich vormt. En
Voltaire was het daar helemaal mee eens, hij had
dat al 80 jaar voor Marx gezegd: het is door het
werk dat de mens gemaakt wordt, dat hij bestaat.
En hij bestaat hoe? Door vrij te zijn. Alleen, het
werk dat een olifantenjager in Cambodja doet heeft
niets te maken met het werk dat de arbeider bjj
Renault moet doen. Er is hier sprake van een
absolute deformatie van de arbeid. De
meubelmakers die in de 18de eeuw de stoel



maakten waarin ik zit, dat waren mensen die
werkten. Maar ze besteedden dagen aan het maken
van een stoel. En nu heeft de arbeid die door
tussenkomst van de robot etc. wordt gedaan, niet
eens een constructieve waarde voor de mens. Ik
denk hierbij aan een gedachte van de socioloog
Friedmann, die zei, terwijl hij het had over het
machinetijdperk: het is erg belangrijk dat de
moderne arbeider - dat schreef hij in 1940! - de
moderne arbeider heeft niets gemeen met de
vroegere arbeider. De vroegere arbeider kende de
materialen waarmee hij werkte. De moderne
arbeider heeft geen behoefte meer om de materialen
te kennen, hij hoeft alleen zijn machine te kennen.
En nu hoeft hij zelfs zijn machine niet meer te
kennen. Hij hoeft nu alleen nog maar de schermen
te kennen waarop de computers hem instructies
geven. Dat wil zeggen er bestaat geen echt creatief
werk meer, creatief wat betreft het object en creatief
van de arbeider. Het werk is totaal van wezen
veranderd.

Wat is het verschil tussen de vrijheid en de vrije
tijd?

Over de vrijheid hebben we nu voldoende gepraat.
De vrijheid draagt altijd fundamentele, essentiéle
elementen van het menselijk leven in zich. De vrije
tijd. De vrije tijd zou een element van vrijheid
kunnen zijn. Als ik lopend naar de universiteit ga,
op een paar kilometer van hier, dan kom ik langs
dorpen, waar wat men noemt volkstuinen zijn. Het
zijn kleine huisjes met een tuin er omheen. Ik
bewonderde altijd hoeveel zorg de arbeiders aan die
tuinen besteedden. Het was prachtig gecultiveerd,
net zoals Nederland, het was prachtig gecultiveerd.
Ze hielden van hun bloemen, ze hielden van de
dingen die ze zelf hadden doen groeien. Op die
manier is de vrije tijd iets positiefs.

Hier wil ik de naam noemen van iemand die ik
van fundamenteel belang beschouw: Radovan
Richta. Jullie kennen hem waarschijnlijk niet,
Radovan Richta. Radovan Richta is de enige denker
geweest van de Tsjechische revolutie van 1968.
Radovan Richta is verdwenen. Dat wil zeggen,
nadat de Russen de macht hadden heroverd, weten
we wat er geworden is van de politici die mee
hadden gedaan in 1968, behalve van één. Radovan
Richta is totaal verdwenen.

25

Hij heeft twee essentiéle werken achtergelaten
waarin hij de meest solide en serieuze analyse
maakt van de relatie tussen het marxisme en de
techniek en hoe de techniek op een menselijke
manier gebruikt zou kunnen worden, in een
humaan socialisme. Hij heeft een verbazing-
wekkend economisch werk geschreven. Hij zegt, en
daarom haal ik hem aan met betrekking tot de vrije
tijd, ‘Tk heb voldoende vertrouwen in de mens, om
ervan overtuigd te zijn dat als de mens bevrijd zou
zijn door hoog ontwikkelde technieken en als hij
wat tijd voor zichzelf had, hij intelligente middelen
zou kunnen vinden om zijn leven in te richten.” En
Radovan Richta was ervan overtuigd, net als ik met
mijn volkstuinen gezien heb, dat de mens werkelijk
de middelen zou vinden om zijn tijd op een
positieve manier in te vullen.

Ik ben ook overtuigd dat de mens de middelen
zal vinden om zijn tijd positief in te vullen.

Ik zal een ander voorbeeld geven, dat jullie
Nederlanders misschien een beetje raar zullen
vinden. Voor de oorlog van 1914 was de plek waar
de Franse arbeiders de revolutie buiten Karl Marx
(uit)vonden, waar ze het anarchosyndicalisme
creéerden, wat ook een grote beweging was. Deze
Franse arbeiders kwamen na het werk bij elkaar in
het café. En het was in het café dat ze na tien, twaalf
uur werk de tijd doorbrachten om een bijzondere
krant te redigeren. Tussen 1900 en 1910 was er een
buitengewone Franse arbeiderskrant. De arbeiders
zaten in het café met een behoefte om na te denken.
Daartoe had men hen niet geconditioneerd,
niemand had dat voor hen bepaald, het waren zij
die bij elkaar kwamen om na te denken, en niet om
door de straat te trekken.

Ik ben ervan overtuigd dat de mens nog steeds in
staat is om zijn vrije tijd zo te gebruiken. Maar
helaas oriénteren de menstechnieken, de
beinvloedingstechnieken waar we het eerder over
hadden, de mens op een heel ander gebruik van de
vrije tijd. Neem het vliegtuig naar de Bahamas, en
daar zult u zien hoe mooi het is, hoe interessant het
is en hoe amusant etc. Maar dan is de vrije tijd
volledig vernietigend voor de mens.

Daarom zeg ik, het spel is nog niet uitgespeeld,
er is nog een minuut, we zijn nog niet in het 25ste
uur.



Waarom zegt u dat een technische cultuur
onmogelijk is?

Een technische cultuur is onmogelijk omdat de
cultuur altijd onverwachte elementen veronderstelt.
De verschijning van iets nieuws. De techniek
repeteert tot in het oneindige wat zij is.

Dus ik wil niet zeggen dat technische intelligen-
tie niet mogelijk is; ja, er kan een samenleving
ontstaan waarin heel intelligente mensen zich
ontwikkelen. Dat is zeker zo, maar intelligent op
een gegeven manier.

En aan de andere kant veronderstelt een cultuur
de deelname van jedereen. Dat is misschien een
beslissend element. Dat wil zeggen men kan geen
cultuur fabriceren in Parijs, die dan vervolgens naar
alles steden gedistribueerd wordt, zodat het overal
hetzelfde zal zijn.

Er bestond een boerencultuur van elke traditie.
En wanneer men zegt, zoals men in Frankrijk zegt,
dat er nooit een boerencultuur heeft bestaan, dat is
van de gekke. Als ik de dansen zie, de liederen, de
klederdracht, de feesten: dat is cultuur.

Maar nu, in een technische cultuur, is het
onmogelijk om iets te creéren onafthankelijk van de
techniek. Ik denk aan iets elementairs. Er bestond
vroeger een traditie bij de Franse studenten, die
heette: de dag van de Faluche. La Faluche was een
studentenmuts. En gedurende twee of drie dagen
vulden de studenten de straten en deden van alles,
ze maakten liedjes en een heel spektakel, het was
amusant en spontaan. Het waren echt zij die het be-
dachten. Nu is dat absoluut verboden, want de dag
van de Faluche houdt het verkeer op. In de steden
mag het niet meer. In plaats daarvan organiseert
men culturele evenementen zoals het festival van
Avignon, maar dat is in Parijs verzonnen, door
specialisten. Het is niet het volk dat iets creéert,
haar eigen cultuur. Men geeft ze er één die helemaal
af is. En met de techniek kan men niet anders. Dat
zou een ongelooflijke wanorde opleveren als
iedereen zelf een element van de cultuur zou
bedenken, als groepen voldoende nieuw zouden
zijn. We hadden het over de ecologen, dat was erg
kenmerkend, want zij hebben ook gedacht aan het
scheppen van een nieuwe cultuur, en zij zijn
verslagen. Ze zijn verslagen door de moeilijkheid
zich te verzetten tegen de eisen van de technische
samenleving en ook door de moeilijkheid om het

26

publiek te laten accepteren wat zij voorstelden.
Want het publiek is zo gewend aan een zekere
cultureel, technisch model dat als men daaruit stapt
het publiek zich verloren voelt.

[Ellul wil terugkomen op de omkering van
noodzaak en vrijheid:]

Ja, over de omkering van noodzaak en vrijheid is er
een fundamentele gedachte van Marx die het hele
perspectief van zijn revolutie verklaart. Marx zegt
dat het kapitalisme dat zich ontwikkelt de mens niet
alleen slaaf maakt, maar het menselijke totaal
vernietigt: zijn cultuur, zijn intelligentie, etc. Maar
de mens wordt niet zo vernietigd. Dat wil zeggen,
als men het punt beschouwt waarop de mens zich
in een totaal inhumane situatie bevindt, dan is hij
verplicht in opstand te komen en dat te vernietigen
wat hem in deze onmenselijkheid houdt om de
menselijkheid te herwinnen. Dat betekent dat het
proletariaat tegen het kapitalisme in opstand komt
als ze tot de bodem is gegaan, als het op z'n slechtst
is. Dan vernietigt hij het kapitalisme, maar op dat
moment herschept hij het menselijke, het nieuwe
humane voor de mens. Dat is het schema van het
denken van Marx en men accepteert deze
verbazende gedachten van Marx niet en soms
begrijpt men ze niet, omdat Marx er niet voor
pleitte dat de situatie verbeterd zou worden. Want
het verbeteren van de arbeidsomstandigheden
betekende dat de arbeider nooit de bodem zou
bereiken, en hij nooit zou reageren. Dat betekende
dat de revolutie nooit plaats zou vinden.

Op welke manier en in welke mate vernietigt de
techniek de mens als spiritueel en ethisch wezen?

In de loop van zijn zeer lange geschiedenis, waar we
al een paar woorden over hebben gezegd, heeft de
mens zich langzamerhand als subject gevormd. Wat
wil dat zeggen, subject? Wel, dat hij zijn eigen
beslissingen neemt uit vrije wil. En dat hij
anderzijds een bepaald begrip heeft ontwikkeld van
goed en kwaad. Dat wil zeggen van wat hem in staat
stelt te leven en van wat het leven vernietigt of
dreigt te vernietigen. Hij beschouwt zich als subject
verantwoordelijk, of hij zoekt om zich heen naar
een verantwoordelijke. Een subject — en dat is het
vervolg op wat we over vrijheid zeiden - is iemand



die de vrijheid wil veroveren. Want men moet altijd
beseffen dat vrijheid nooit een situatie is, het is
nooit iets wat men krijgt, wat voor eens en altijd
klaar is. De vrijheid wordt bijvoorbeeld niet door
een regering gegeven, maar het is de mens als
subject die zijn vrijheid verovert.

Met de technische wereld bevinden wij ons in
een situatie die deze situatie van subject compleet
verandert. Dat wil zeggen dat de mens van de
technische wereld bereid is niet langer een subject
te zijn in ruil voor faciliteiten, voor consumptie,
voor veiligheid. In ruil voor een totaal welzijn dat
deze samenleving hem brengt.

Daarover nadenkend, kom ik op het verhaal uit
de Bijbel over Esau en het bord met linzen. Esau,
die honger heeft, is bereid om de zegening en
belofte van God te ruilen tegen het bord linzen dat
men hem brengt. En de moderne mens is op de-
zelfde manier bereid om zijn positie van subject te
verlaten voor het bord linzen dat de technische
samenleving hem geeft. Alleen, net zoals Esau
bedrogen werd met zijn ruil, wordt de mens die zijn
positie als subject laat varen bedrogen in de
technische samenleving. Hij houdt inderdaad op
een subject te zijn ten bate van een leugen. Hij ziet
niet dat hij in zijn keus gemanipuleerd wordt. Dat
wil zeggen dat hij van binnen veranderd wordt door
de reclame, door de media etc. - in aanmerking
genomen dat de manipulator, degene die de
reclame of propaganda maakt, zelf ook
gemanipuleerd wordt. En daarom is er geen gemeen
persoon die verantwoordelijk is, degene die de
reclame maakt, en de rest zielige mensen. Nee, we
zijn allemaal tegelijkertijd verantwoordelijk.

En we bevinden ons tegenover de leugen in de
technische samenleving die algemeen is. Bijvoor-
beeld de leugen van het gemak. Ze zeggen ons dat
alle technische middelen om ons heen het leven
vergemakkelijken. Maar dat is niet zo, dat
vergemakkelijkt het leven helemaal niet. We leven
in een uitermate gecompliceerde wereld, waar
steeds meer voorzorgsmaatregelen nodig zijn, waar
we steeds meer op moeten letten op alles wat er om
ons heen gebeurt. Het is helemaal geen
vereenvoudiging.

Het is bijvoorbeeld net zoiets als dat men zegt
dat we er tijd door winnen. Maar men wint tijd met
al die apparaten, om wat te doen? Vanaf het
moment dat het leven geen betekenis meer heeft en

27

waar de mens geen subject meer is, wat moet hij
met die tijd? Wanneer we auto rijden en we worden
ingehaald door een auto die 160 kilometer per uur
gaat, dan zeg ik altijd: nou, ze zijn een kwartier
eerder dan wij aangekomen, en wat dan? Wat gaan
zij met dat kwartier of die twintig minuten doen?
Niets, niets.

Evenzeer wanneer men ons in de technische
wereld zegt dat we meer zekerheid hebben: dat is
iets wat ik goed gekend heb op het platteland. De
boeren zijn aangetrokken door de technische
wereld, door wat ze dachten wat zekerheid was. Hoe
vaak heb ik de boeren niet horen zeggen: ‘Begrijpt
u, wij hier met onze wijngaarden, een storm of
hagel is voldoende om binnen een paar uur de oogst
te vernietigen. Wij leven in een complete onzeker-
heid. In de stad werk ik bij de PTT, bij de spoorwe-
gen, aan het eind van de maand krijg ik mijn salaris.
Daar heb ik een totale zekerheid.” Maar de arme
mensen, ze wisten niet dat ze in werkelijkheid in
een systeem traden, dat net zo goed een onzeker
systeem was. Dat ze bijvoorbeeld kennis zouden
maken met iets wat ze niet kenden, fenomenen van
onzekerheid die door vervuiling kwamen, iets wat
we in de stad eerder kenden dan op het platteland.
En bovenal de verschrikkelijke onzekerheid van de
werkloosheid. Maar een paar jaar geleden nog
dachten de boeren daar helemaal niet aan. Als men
in de stad ging werken, dan was het eenvoudig.
Maar vanaf het moment dat men werkloos wordt is
het risico net zo groot. Er bestaat geen enkele vorm
van zekerheid. En tot nu toe is de mens er ongeveer
toe gekomen om te antwoorden op de
moeilijkheden, op de complicaties, maar met de
aanzienlijke omvang van de problemen die we
ontmoeten, is het niet langer mogelijk om daar een
antwoord op te vinden. Van de boer die een deel
van zijn oogst verloor, heb ik altijd gezien hoe hij
erin slaagde toch iets te vinden om van te leven,
terwijl wat kan een werkloze in de stad doen, wat
kan een slachtoffer van een ongeluk doen? Hij
houdt zijn hand op, hij moet wachten tot de staat
hem te hulp schiet.

Anders gezegd: de technische samenleving liegt
tegen ons wanneer ze ons een leven zonder gevaren,
zonder risico’s aankondigt. En ook wanneer ze ons
belooft onze consumptie te verbeteren. Maar wat
voor consumptie is dat? Als men het heeft over de
groei van de consumptie moet men eerst goed



opletten waar het over gaat, het is meestal een
consumptie van hebbedingetjes, het zijn de speeltjes
die zich vermenigvuldigen.

Verder is het vooral zeer grote probleem dat we
ons bevinden in een wereld van ongelijk verdeelde
consumptie. Het is een bekend feit, en we zullen er
op terugkomen: er zijn steeds meer rijke landen die
teveel consumeren en verkwisten en andere landen
die te weinig consumeren en de kloof wordt steeds
groter, wat ertoe leidt dat de mens ophoudt een
subject te zijn, dat wil zeggen hij kan hier niets meer
aan veranderen. Ik kan alles doen waar ik zin in
heb, de boeken schrijven die ik wil etc., maar ik zal
de kloof tussen de rijke en de arme landen niet
dichten. Dus anders gezegd, als de mens zich toch
als subject wil gedragen in een dergelijke samenle-
ving, dan is hij verplicht in het geweer te komen
tegen enorme krachten, dan moet hij de principes
van deze samenleving ter discussie stellen, haar
filosofie. Hij zal met politieke organisaties botsen,
met vakbonden en hij zal, als hij zich als subject
gaat gedragen, zelfs degenen tegen zich zien die
ongelukkig zijn, degenen die worden uitgebuit; ik
denk aan de arbeiders. Het is absoluut verschrikke-
lijk te bedenken dat in Frankrijk de manifestaties
van arbeiders toenemen om de wapenfabrieken
open te houden. Het drama voor deze arbeiders is
helemaal niet de Golfcrisis, het is niet de invasie
door Irak etc., nee het drama is dat men ze niet
langer wapens kan verkopen en daarom gaan de
fabrieken sluiten. Dan krijgt je het
verbazingwekkende schouwspel dat links altijd voor
de vrede is geweest, links heeft altijd kritiek
geleverd op de ontwikkeling van de bewapening en
nu zijn het de vakbonden die eisen dat men door-
gaat met het produceren van wapens. Dat toont tot
welk punt het zijn van een subject — dat wil zeggen:
zelf beslissingen nemen, voor zichzelf in deze
samenleving — moeilijk kan zijn omdat men op
tegenstand stuit in alle richtingen. Wel, dat lijkt mij
het conflict te zijn tussen het subject en de
technische samenleving.

Waarom gelooft u dat de mens niet geschapen is
voor het milieu dat de techniek voor hem maakt?

Omdat de techniek, zoals ze zich sedert iets meer
dan een eeuw ontwikkeld heeft, tegelijkertijd
positieve en negatieve effecten ontwikkelt. En op dit

28

moment is het zo dat hoe meer de techniek zich
versnelt, des te minder is de mens er meester van en
des te minder kan hij haar richting geven.
Tengevolge daarvan worden de negatieve effecten
extreem belangrijk en de mens kan ze niet meer
tegenhouden, niet meer blokkeren. En als men
vraagt waarom de mens geschapen is — ik weet niet
of u een toespeling op de schepping van de mens
door God maakt - het is zeker dat de mens
geschapen is met een inventieve geest, met moge-
lijkheden om de wereld te gebruiken waarin hij leeft
en haar te beheren. Dus er zit niets slechts in om
een zeker aantal technieken te ontwikkelen, maar
vanaf het moment dat de technieken de grens van
de menselijke capaciteiten hebben overschreden is
het kwaad begonnen. Want de mens staat tegenover
een macht die hij niet meer kan beheersen.

U hebt ook geschreven dat de mens altijd behoefte
heeft aan een idee van het heilige. Kunt u dat
uitleggen?

Ja, de mens die in de wereld leeft heeft behoefte aan
een uitleg over de wereld. En de mens heeft niet als
de dieren instincten, een fijne neus, die heeft hij
verloren, die hem in staat stellen zich exact te
oriénteren. Dus de mens moest de wereld
organiseren en er waren zaken die toegestaan waren
en die verboden waren. Er was goed en kwaad. En
verder ten opzichte van bepaalde aspecten van de
natuur of van bepaalde verschijnselen die de mens
niet begreep, was het beter daar af te blijven. Dat
was het sacrale. Het sacrale gaf de mens de
mogelijkheid herkenningspunten te hebben. Dat wil
zeggen, het sacrale liet de mens zien wat toegestaan
was en wat verboden. De mens heeft altijd op die
manier gefunctioneerd. Hij is er niet in geslaagd het
traditionele sacrale te vervangen.

Het sacrale is niet altijd hetzelfde, maar de mens
heeft het altijd gerespecteerd. En als een macht
datgene vernietigde wat de mens in een bepaalde
samenleving en in een bepaalde tijd het sacrale
noemde, dan vereerde en respecteerde de mens
daarna die nieuwe macht, die had laten zien sterker
te zijn. Dat wil zeggen dat het iets sacraals was dat
sacraler was dan het andere.

En een van de ernstigste aspecten van onze
samenleving is dat de techniek alles wat de mens als
het sacrale beschouwde of dat zo noemde,



vernietigd heeft: in de natuur etc. En de mens gaat
spontaan de techniek als sacraal te beschouwen. Dat
is heel erg. Het sacrale bevond zich vroeger altijd in
de natuur en nu is de natuur helemaal ontheiligd en
is het de techniek die de moderne mens als sacraal
voorkomt. Ik denk aan de ergernis iedere keer als er
een manifestatie op straat is. Wat de mensen werke-
lijk kwaad maakt is als de manifestanten een auto
verbranden. Dat is de destructie van een heilig
object.

Kunt u uitleggen waarom en hoe de techniek alles
ontheiligt, overal binnendringt en alles openbaar
maakt?

Ik ben christen, maar ik moet hier een mea culpa
betuigen, omdat dat wat ermee begonnen is in de
westerse wereld alles te ontheiligen, niet de techniek
was maar het christendom. Het christendom heeft
het natuurlijke sacrale vernietigd door tegen de
mensen te zeggen: alles waarvan jullie geloofden dat
het sacraal is: de bossen, de sterren, de bronnen, dat
is niet sacraal, dat is niets sacraals. Vanaf het
moment dat niets meer sacraal is, kan men doen
wat men wil. Vanaf het moment, en we zien de
morele problemen... Ik zal een voorbeeld van een
moreel probleem geven: als het leven niet meer
heilig is, dan kan men doen wat men wil. Vanaf het
moment dat het grootste taboe van allemaal, wat de
incest was in alle samenlevingen, niet meer als
sacraal beschouwd wordt, - het waren oude
bijgeloven etc. -, dan kan men doen wat men wil.

Moreel gezien zijn er geen limieten meer. Dus als
er geen morele limieten meer zijn, als er geen
drempel van het sacrale meer is, dan dringt de
techniek overal binnen. Aangezien men alles kan
gebruiken, waarom zou men het dan niet
gebruiken? Dat is de grote vraag. Het leven is niet
sacraal meer, dus men kan embryo’s gebruiken,
stukjes van embryo’s, men kan makkelijk de
organen van iemand nemen die net verongelukt is.
Het leven is niet sacraal meer. Maar men moet niet
vergeten dat hetzelfde idee onder Hitler leefde. Het
leven was niet sacraal meer. En voor de techniek
staan de deuren wijd open, ze kan overal binnenko-
men.

29

Het is misschien een rare vraag, maar wat
beschouwt u als het sacrale?

Ik beschouw eigenlijk niets als sacraal. Dat wil
zeggen, voorzover geen van de materiéle dingen sa-
craal is, voor zover de Bijbel mij zegt dat het een
schepping is.

Maar ik denk dat een christelijk geloof het
sacrale vervangt door het respect dat men
verschuldigd is aan de schepping van God. Als het
God is die het geschapen heeft, heb ik niet het recht
er van alles mee te doen. Ik moet het respecteren
omdat het van God komt. God heeft het me
toevertrouwd en ik moet hem iets in goede staat
teruggeven. En ik moet ook aan mijn afstam-
melingen, aan mijn kinderen en kleinkinderen, een
wereld zoals God die heeft gecreéerd, in goede staat,
leefbaar overdragen. Daarom is er voor mij niets
sacraals, maar zijn er aan de andere kant zaken
waar ik het recht niet toe heb ze me toe te eigenen,
omdat ze God toebehoren.

En dan is er nog wat God opzij zet voor de dienst
aan Hem en dat iets anders is dan het sacrale, en dat
is heilig. De heiligheid is iets anders dan het sacrale.
Het heilige is dat wat God reserveert voor de dienst
aan Hem. Als we zeggen dat het volk van Israél
heilig was, dan bedoelen we niet dat het sacraal is.
Het was een heilig volk omdat ze gewijd waren aan
God.

Kunt u meer vertellen over de nadelen van de
moraal van de techniek van genetische
manipulatie?

Men kan niet de enge en gesloten houding van het
traditionele katholicisme aannemen, dat zegt dat
vanaf het moment van de conceptie er een
menselijk wezen bestaat, een potentieel menselijk
wezen en men mag er niet aankomen. Ik geloof dat
dat legalisme is en geen christendom. Maar men
moet altijd tegelijkertijd voorzichtig zijn en de prijs
ervan inschatten. Ik heb het al over de kwestie van
de prijs gehad en ik zal jullie een voorbeeld geven
dat niet direct over het probleem van de embryo’s
gaat.

Een van mijn vrienden was een belangrijke
chirurg. In een discussie die men met hem had over
de technische vooruitgang, de problemen van de
techniek, zeiden ze tegen hem: ‘U bent een



belangrijke chirurg, u weet toch heel goed wat de
technische vooruitgang is op chirurgisch gebied?’
Hij is een man met veel gevoel voor humor en hij
zei: Tk ken de vooruitgang van de medische
technieken heel goed, maar heeft u zich de vraag
wel eens gesteld... wij kunnen bijvoorbeeld een hart
vervangen, een lever vervangen, nieren vervangen.
Maar waren komen die nieren, dat hart, die longen
vandaan? Ze moeten gezond zijn, ze moeten in
goede staat zijn. Ze moeten niet ziek zijn. Ze
moeten vers zijn. We zouden er geen echte bron
hebben zonder de auto-ongelukken. Dus als u meer
van dit soort operaties wilt, dan moeten er meer
auto-ongelukken komen. Als u de auto-ongelukken
vermindert, dan vermindert u de resultaten van
deze magnifieke operaties.” Iedereen was nogal ver-
baasd, een beetje gechoqueerd. Maar met zijn
gevoel voor humor stelde hij een fundamentele
vraag.

En met de embryo’s is het ongeveer hetzelfde.
Als men zich werkelijk tegenover een extreem
tragisch geval geplaatst ziet, dat men die en die
methode kan gebruiken, die de seksuele problemen
opheffen etc. Ja, natuurlijk.

Ik denk er bijvoorbeeld aan dat ik in Bordeaux
de eerste was die heeft geéist dat er in onze
protestantse kliniek een afdeling voor
zwangerschapsonderbreking kwam, voor abortus.
Maar met veel voorzorgen. Dat wil zeggen men
bestudeerde het geval van de vrouw die geaborteerd
wilde worden en men onderzocht het vanuit
psychologisch en sociaal oogpunt, de problemen
van haar huisvesting, van haar familie. Het was
overduidelijk dat als het een vrouw was die al vijf of
zes kinderen had gehad, dat het gerechtvaardigd
was. Als het een vrouw was die een slechte
gezondheid had, dan was het gerechtvaardigd. Men
bestudeerde het geval van die vrouw op alle
manieren en hoe vaak is het ons niet overkomen dat
we geweigerd hebben. Ik herinner me bijvoorbeeld
een jonge vrouw die een abortus was komen vragen,
omdat ze in de bergen zou gaan skién en dat ze dat
met een zwangerschap niet kon. Dus alleen omdat
ze wilde skién wilde ze een abortus, dat hebben we
geweigerd. Dus men moet over elk geval nadenken
en bovendien bedenken dat de consequenties nooit
onschuldig zijn. Dat wil zeggen dat we zeer vaak
beseft hebben dat een vrouw die een abortus ge-
vraagd had, als de abortus plaatsgevonden had, dat

30

psychologisch een verschrikkelijke breuk was bij
haar. Men moest haar psychologisch volgen, ze
moest iemand hebben die haar bleef bezoeken en
doorging zich met haar bezig te houden, etc. Want
ook buiten hen die de abortus hadden uitgevoerd,
moest men deze vrouw bijstaan.

Alle genetische problemen zijn van dit genre.
Dat wil zeggen dat we nu weer bij het begin
terugkomen: men moet zich als subject gedragen.
Er bestaan geen algemene regels. Er zijn geen
algemene regels voor operaties op embryo’s. Ik
geloof dat men zijn verstand goed moet gebruiken.
Bijvoorbeeld ik geloof dat men radicaal nee tegen
kloning en meervoudige kloning zou moeten
zeggen. Daar moet men ronduit nee tegen zeggen.
Maar verder moet men elk geval bestuderen, en
ieder geval moet worden bestudeerd, niet door een
nationale commissie voor ethiek naar wiens mening
verder niemand luistert, maar lokaal, in het veld, in
het laboratorium waar men het werk doet. De
mensen moeten zich bewust zijn van wat ze doen en
verantwoordelijk zijn.

Waarom denkt u dat we niet meer terug kunnen en
dat de nostalgie naar vroegere tijden ons niet zal
helpen om nu te overleven?

Ten eerste, ik ben historicus en ik zou iets willen
herhalen wat ik al vaak gezegd heb: ik ben niet
reactionair en dat ik er helemaal niet méér naar
verlang in de middeleeuwen te leven dan in de
huidige tijd. Ik weet heel goed dat het leven in de
middeleeuwen niet leuker was dan ons huidige
leven. Maar wat men goed moet begrijpen is dat de
mensen uit vroegere samenlevingen hun
moeilijkheden, hun problemen hadden, waarvoor
ze oplossingen vonden. Maar de oplossingen voor
de problemen van de middeleeuwse mens of de
Griekse of Romeinse maatschappij zijn voor ons nu
van geen enkel nut omdat het niet meer onze
problemen zijn. En zoals zij vroeger oplossingen
voor hun problemen hebben gevonden, moeten wij
oplossingen voor onze problemen zoeken. Dus hun
moraal was afgestemd op hun morele problemen,
maar wij hebben niet precies dezelfde morele
problemen. Er zijn andere kwesties die zich aan ons
voordoen en we kunnen de filosofie van Aristoteles
of Plato niet gebruiken, dat zou geen zin hebben.
Dat zou nergens toe dienen. Een dergelijke reflectie



is voor deze tijd niet nuttig. Ik geloof dat het,
ideologisch gezien, een verkeerde voorstelling van
zaken is.

Anders gezegd, we moeten ons als subjecten
gedragen, dat wil zeggen dat we nu het antwoord
moeten creéren op vragen die zich nu voordoen.
Maar die zijn niet kant-en-klaar. Het was niet kant-
en-klaar voor de primitieve mensen. Die hebben er
veel aan gewerkt, veel geleden, veel nagedacht, ze
hebben hun leefbare universum gecreéerd. En wij
moeten op onze beurt een leefbaar universum
maken, maar een universum dat andere spirituele
fundamenten zal hebben en andere morele
fundamenten. Dat is belangrijk. Ik denk dat de
christenen in dit onderzoek en uitvinden een rol
zouden moeten spelen, maar ze worden niet zo
geboeid door de problemen waar de techniek de
mens voor stelt.

Dus de mens moet de mogelijkheid terug
gegeven worden om een subject te zijn en dat
brengt aanzienlijke gevolgen met zich mee. Men
moet een nieuwe ethiek ontwerpen, een nieuwe
moraal. Twee elementen van deze ethiek lijken me
(ik heb het er al eerder over gehad): enerzijds de
verantwoordelijkheid. De verantwoordelijkheid dat
wil zeggen dat heel het spel van de techniek
menselijke verantwoordelijkheid impliceert. Deze
moraal moet de mensen ertoe brengen zich verant-
woordelijk te voelen. Het is makkelijk en moeilijk.
Hoe vaak heb ik niet geconstateerd dat arbeiders,
die machtige gereedschappen in hun hand hadden,
zich erg verantwoordelijk voelden voor wat ze
deden, en niet verantwoordelijk tegenover een
baas... Ze wilden zorgen dat het werk goed gedaan
werd en het gereedschap goed gebruikt. Dus een
ethiek van de verantwoordelijkheid.

Het tweede aspect is een ethiek van de onmacht
(non-puissance). Een ethiek van de onmacht wil
zeggen een techniek van onvermogen. Dat is erg
belangrijk, de onmacht is het iets niet kunnen doen,
de middelen niet hebben. De moraal van de
onmacht is een moraal die bestaat uit te zeggen: ik
zou het kunnen doen, maar ik zal het niet doen.
Daar is veel zelfbeheersing voor nodig. Ik geef vaak
het voorbeeld van Jezus Christus op het moment
van zijn arrestatie. Wanneer hij gearresteerd gaat
worden en zijn discipel Petrus zijn zwaard trekt,
zegt Jezus tegen hem: ‘Doe dat weer terug in de
schede, weet je dan niet dat ik, als ik zou willen,

31

twaalf legioenen engelen heb die me zouden komen
verdedigen? Maar dat wil ik niet.” Jezus laat zich
arresteren. Jezus had de macht, maar hij wilde hem
niet gebruiken.

Dus de techniek geeft ons aanzienlijke machten
en men moet over voldoende zelfbeheersing
beschikken om niet alle machten te gebruiken.
Anders gezegd, en ik kom terug op wat ik al gezegd
heb, je moet in staat zijn om te kiezen: je doet dit
wel, en dat niet. In ieder geval ga je nooit middelen
gebruiken van een macht die ertoe neigt de mens te
vermorzelen.

Ik las de afgelopen dagen een boek van de grote
Duitse schrijver Wichert: Die Maierin. Daar staat
een zin in die me geweldig leek. Wichert zegt: ‘Men
moet een land verlaten waar men alleen maar denkt
aan nemen, om een land binnen te kunnen treden
waar het is toegestaan om te geven.” Dat is het, dat
heeft enorme gevolgen.

Te denken - en dat zullen we zeker weer
tegenkomen -, te denken aan de relaties met wat
men de onderontwikkelde landen noemt. In de
onderontwikkelde landen denken we alleen maar
aan nemen. En waar ze behoefte aan hebben is wat
wij gaven. En niet noodzakelijk dat men hun
fototoestellen of brommers geeft. Nee, men moet
hen geven wat overeenkomt met waar zij behoefte
aan hebben.

Maar dat brengt niet alleen morele
veranderingen met zich mee. Dat brengt
veranderingen op economisch en organisatorisch
gebied met zich mee. Als men de derde wereld geeft
wat ze nodig hebben, in plaats van wapens, waar ze
geen behoefte hebben; wil dat zeggen dat onze
fabrieken, in plaats van mitrailleurs te produceren,
voor hen nuttige objecten gaan produceren. In
dienst van hun behoeften. En dat impliceert een
omkering van onze economie naar een nieuwe
productie, die niet nuttig zal zijn voor ons. Dat zal
onze handelsbalans niet verbeteren. Maar het zal
het land zijn waar men kan geven. Dat impliceert
zeker - en dat vindt men nooit leuk om te horen -
maar dat impliceert zeker een economie van
zuinigheid. Dat wil zeggen dat men niet meer het
recht heeft om te verkwisten.

Ik erger me altijd verschrikkelijk als ik denk aan
alles wat we voortdurend verkwisten. Wanneer ik
uit een computer stapels stroken papier zie komen
die nergens toe dienen, waar uiteindelijk maar één



zinnetje op staat, terwijl er een kilo papier
gesorteerd ligt. Maar dat papier is een houtmassa,
dat papier was een bos dat vernietigd is, om papier
te produceren dat nergens toe dient. Dat is ver-
spilling. Hetzelfde met onze voedingsconsumptie.
We consumeren veel te veel en we verspillen de hele
tijd.

Een economie van zuinigheid betekent om niet
meer te hebben dan wat nuttig is om te leven, maar
te hebben wat nuttig is om te leven en verder, de
rest, weg te geven. Men heeft al lang geleden
berekeningen gemaakt: er zou ruim voldoende zijn
om de wereldbevolking te voeden met de verspilling
die wij veroorzaken. Dus we moeten ons oriénteren
op een zuinige economie.

En verder een economie, een ander belangrijk
aspect, een economie van zelfbeheer. Dat wil zeggen
samengesteld uit kleine productie-eenheden, geen
gigantische eenheden, maar men komt terug op de
kleine eenheden, die het zelf in beheer hebben, dat
wil zeggen beheerd door de belanghebbenden zelf.
En je hoeft niet te denken dat ze daar niet toe in
staat zijn. Alleen, dan komen we op een kwestie die
we snel hebben geschetst, dat kost tijd. Een
onderneming beheren kost tijd, en zelfbeheer ook.
Dat heb ik vaak gezien bij studenten die hun
vakbond bijvoorbeeld zelf wilden beheren, dat
kostte ze meer tijd om te werken aan een algemene
vergadering en dat iedereen deelnam en dat
iedereen het woord nam, meer dan wanneer ze drie
of vier gedelegeerden zouden aanwijzen die in
plaats daarvan al het werk zouden doen. Nee, het
moet in zelfbeheer gaan.

En jullie kennen waarschijnlijk de problemen
met het zelfbeheer in Joegoslavié, die daarin goed
beschouwd kenmerkend zijn geweest. Men gaf de
fabrieken in zeltbeheer, dus de arbeiders brachten
ongeveer de helft van hun tijd door met
discussiéren over wat ze moesten doen. Dus de
fabrieken waren niet meer winstgevend. De
regering nam de fabriek weer over, reorganiseerde
het op een autoritaire manier, dat functioneerde, de
fabriek werd weer winstgevend etc. Maar omdat de
regering een ideologie van zelfbeheer had, gaf ze de
fabriek weer terug aan de arbeiders en het begon
elke keer weer opnieuw. Dus men moet toegeven
dat er een lagere productiviteit zal zijn. Dus een
economie van zuinigheid en zelfbeheer.

Ik geloof dat men niet zal kunnen ontsnappen

32

aan het technische noodlot, als men zich niet richt
op morele veranderingen, waar ik het over had, en
een soort economische verandering waar ik net aan
refereerde. Dat lijkt me werkelijk de beslissende
verandering. We zullen erin moeten slagen die in
onze samenleving te realiseren.

Maar waarom kunnen we geen stap terugdoen in
deze technische wereld?

Waarom we geen stap achteruit kunnen doen?
Omdat dat wat vernietigd is, vernietigd is! Omdat
de manier van denken in de westerse wereld van de
16de of 17de eeuw niet meer bestaat. Men kan de
religies niet kunstmatig opnieuw creéren. Je kunt
niet van de mens uit de 20ste eeuw verlangen dat hij
in dezelfde dingen gelooft als de mens in de 15de of
16de eeuw. Dat is onmogelijk, dat is vernietigd. Je
kunt je niet bedienen van de resten die er nog
bestaan van de oude samenlevingen om een nieuwe
samenleving op te bouwen. Men moet het nieuwe
uitvinden.

Kunt u het onderscheid van Boli-Bennett uitleggen
van de microproblemen die nog wel door de
techniek opgelost kunnen worden en de
macroproblemen die niet opgelost kunnen worden?

Ja, het onderscheid dat Boli-Bennett heeft gemaakt
is erg nuttig en op een ander gebied komt het
overeen met een studie gedaan in Frankrijk door
een fysicus die Lagadeck heet en dat was de studie
naar het grootste risico.

Ik begin bij Lagadeck, dat wil zeggen, dat onze
technische ontwikkeling een bepaald aantal risico’s
met zich meebrengt. Er zijn auto-ongelukken, elke
keer dat men de auto neemt riskeert men een
ongeluk, maar dat is niet het grootste risico. We
kunnen nu met een gebeurtenis worden geconfron-
teerd die voortkomt uit het gebruik van onze
technieken en die een gevaar meebrengt waar we
niets tegen kunnen doen. Als er per ongeluk een
werkelijke nucleaire ramp zou plaatsvinden dan
kunnen we daar niets tegen doen. Dat is het
belangrijkste risico. De dreiging van de
atoomoorlogen lijkt nu afgewend te zijn, maar we
hebben twintig jaar geleefd met de vrees dat er een
ongeluk zou kunnen gebeuren, en dat dan de
gevolgen niet meer te overzien zouden zijn. Men



sprak voor de eerste keer van een zelfmoord van de
mensheid.

Op dezelfde manier heb je de microproblemen
en de megaproblemen. De techniek, de technicus in
zijn laboratoria, kent nooit meer dan
microproblemen. Simpelweg omdat hij een specia-
list is in dat vraagstuk en net zoals hij niet nadenkt
over het bestaan van het technisch systeem, ziet hij
niet meer dan wat hij in zijn microscoop ziet. Voor
hem is dat het probleem, een microprobleem. En
men kan er zeker van zijn dat het microprobleem
opgelost zal worden, omdat de technici efficiént
zijn. Zelfs als deze microproblemen een grote vlucht
nemen. Ik denk aan een ziekte als AIDS, waarvan
men er nu achter komt dat het veel belangrijker is
dan ze in het begin dachten. Het belangrijke is om
een antwoord op deze bacil te vinden. Dat zal de
technicus vinden, daar ben ik zeker van en hij zal
hebben opgelost wat wij nu als een aanzienlijk pro-
bleem beschouwen, net zoals de meeste ziekten.
Maar dat is een microprobleem.

De megaproblemen impliceren voor een deel de
verstrekkende bewustwording van de relatie tussen
de technieken onderling, dus het zich bewust wor-
den van het technisch systeem. En geen enkele
technicus is in staat om hierop te antwoorden. Maar
wie is in staat een antwoord te vinden tegenover een
megaprobleem? De politicus? Die heeft geen enkel
middel. De filosoof? Die kan alleen maar nadenken
en dat is alles wat hij kan doen. De man op straat?
Die weet niet waar het over gaat. De belangrijke,
aanzienlijke problemen van het technisch systeem
zijn zo omvangrijk, dat men ze niet meer kan
vatten. Het is al heel moeilijk om te analyseren waar
het over gaat. Dus hoe moet je er een antwoord op
vinden?

Ik heb geprobeerd dit antwoord op de
megaproblemen te schetsen, toen ik het over de
spirituele en ethische verandering aan de ene kant
en economische verandering aan de andere kant
had. Jullie hebben kunnen zien op welk punt mijn
antwoorden op iets van idealisme en utopie zouden
kunnen lijken. Want het is blijkbaar utopisch om te
denken dat de moderne mens de zuinigheid etc. zal
accepteren. Daar zou ik op zeggen dat men moet
aanvaarden zich op het gebied van de utopie te
begeven. En de utopieén zijn altijd gevaarlijk. Dat
wil zeggen ze zijn veel efficiénter dan men denkt.
De utopieén van de 14de, 15de en 16de eeuw

33

hebben daarna consequenties gehad. Dus als we
vandaag de dag opnieuw een utopisch denken
creéren, dat de megaproblemen, waar we geen
greep op hebben, ter discussie stelt, dat is niet van
efficiéntie gespeend, ik geloof dat de mensen daar
beetje voor beetje in zouden kunnen komen. Dat is
een kwestie van tijd. Hebben wij nog voldoende tijd
voor ons om bewust te worden en een antwoord te
vinden op de megaproblemen?

Kunt u uw metafoor uitleggen van de zee, waaraan
de oppervlakte grote golven zijn terwijl op dieper
niveau de stromen gewoon doorgaan?

We zien de golven aan de oppervlakte, en voor
iemand die zeeman is, is dat één van de dingen
waar hij rekening mee moet houden. Maar als ik
zeg, dat er in de diepte rust heerst, ja daar heerst
rust, maar er zijn wel stromingen. In de diepte gaat
de hele massa water in een bepaalde richting. Dat
merkt men niet, maar het gaat in die richting. Dat is
het technisch systeem, dat maakt geen herrie, dat
veroorzaakt geen stormen, maar het gaat in een
bepaalde richting, net zoals de Golfstroom. De
zeeman moet deze diepe stromingen ook in de
gaten houden. Dat is wat men bij de berekening van
de navigatie noemt ‘het afdrijven’. Hij moet
rekening houden met het afdrijven dat door de
beweging in de diepte van het water komt, die men
niet bemerkt. Dat is het fenomeen van het technisch
systeem en daar komt het door dat het zo moeilijk
is om de mensen te laten begrijpen waar datgene
wat men niet kan zien over gaat.

Wat zijn de stormen aan de oppervlakte?

De stormen aan de oppervlakte zijn alle ongelukken
die worden veroorzaakt door alle technische
instrumenten. Zelfs als men het probeert te
verbergen, de wil om deze ongelukken te
ontkennen is absoluut verbazingwekkend. Ik denk
aan iets dat interessant zou kunnen zijn voor niet-
Fransen, ten tijde van de ramp in Tsjernobyl. Op
diezelfde avond was er hier een speciale televisie-
uitzending waarin de beroemdste Franse
atoomfysicus in sprak. Hij zei: ‘Het ongeluk in
Tsjernobyl stelt niets voor. Er valt helemaal niets te
vrezen. Het is niet belangrijk.” Toen men kennis
kon nemen van de berichten, verscheen twee dagen



later dezelfde professor, en het was werkeljjk... ik
moet zeggen dat zelfs het Franse publiek het erg
grappig vond. Hij zei: ‘Goed, er drijft een
radioactieve wolk boven Europa, maar weest u niet
ongerust, hij is gestopt bij de grens van Frankrijk.’
Dus het Franse publiek is natuurlijk niet meer zo
geneigd experts in dergelijke omstandigheden nog
te geloven.

Kunt u uitleggen waarom de wandeling op de
maan een normale gebeurtenis was?

Ja, ik geloof dat we daar geconfronteerd zijn met
politieke concurrentie tussen landen. De Russen
waren er in geslaagd om als eerste een bemande
satelliet te lanceren, daarom moesten de
Amerikanen met net zoiets sterks voor de dag
komen. Men heeft er nog allemaal andere redenen
voor genoemd: er bevonden zich uitzonderlijke
mineralen op de maan die men kon exploiteren, dat
zou weer nieuwe industrieén mogelijk maken. Dat
is allemaal geklets in de ruimte. Maar er moeten nu
eenmaal grote daden gesteld worden, er moeten
successen geboekt worden, zelfs als daar geen reden
Voor is.

Een ander buitengewoon mooi voorbeeld: vorig
jaar kondigden de VS aan dat ze het grootste
laboratorium dat de mens ooit in de ruimte heeft
kunnen bouwen zouden lanceren. Men zou het
stukje bij beetje in elkaar zetten. Een van mijn
vrienden, die astrofysicus is, heeft op een congres
de volgende vraag gesteld: ‘Maar waar gaat dit
enorme laboratorium voor dienen?” Hij kreeg het
volgende antwoord: ‘Daar weten we nog niets over,
maar als het laboratorium in elkaar zit, zullen we de
middelen vinden om het te gebruiken.” Anders
gezegd, het is een heldendaad, men gaat het
grootste van de wereld bouwen.

De mens op de maan was hetzelfde, het was een
heldendaad. Dat stelt niets voor, het heeft geen
betekenis, laten we het maar doen, aangezien de
techniek het mogelijk maakt.

34

U schrijft dat het technisch milieu de natuurlijke
omgeving absorbeert en dat er weldra geen natuur
meer zal zijn. Wat is de consequentie van deze
evolutie?

Ik zou het willen rectificeren. Ik geloof niet dat ik
gezegd heb dat het natuurlijk milieu zou
verdwijnen. Ik heb gezegd dat de mens tot nog toe
in een natuurlijk milieu heeft geleefd, dat het voor
hem het bepalende milieu is geweest en dat het
natuurlijke milieu in toenemende mate, niet
vernietigd of buitengesloten, maar in toenemende
mate ondergeschikt is geraakt. En dat de mens
steeds meer in het technisch milieu leeft, wat iets
anders is. Wat bijvoorbeeld wil zeggen dat men
nooit de technische productie of technische
toepassingen weer ter discussie zal stellen, rekening
houdend met het natuurlijk milieu.

We zullen later terugkomen op de ecologen,
maar daarvandaan komt een kenmerkend
voorbeeld, dat ook nuttig voor het buitenland is.
Toen hier de eerste linkse regering werd gevormd
in 1981, was er een milieuminister, de zeevaarder
Bombard. Bombard hield al snel een redevoering
waarin hij verklaarde dat men een politieke lijn
moest volgen. Als een technische of economische
ontwikkeling een vernietiging met zich mee zou
brengen van het ecologisch milieu, dan moest men
kiezen voor het ecologisch milieu en de technische
of economische ontwikkeling laten voor wat het
was. De minister werd echter al snel na zijn uitspra-
ken teruggefloten. Dat laat goed zien welk belang
men aan het natuurlijk milieu hecht, dat totaal
ondergeschikt is gemaakt aan de noodzaak, aan het
gebod van de techniek.

De ondergeschiktheid van het natuurlijk milieu
brengt een aantal ongemakken met zich mee,
brengt verstoringen voor de mens met zich mee. In
het bijzonder verplicht het ons om het ritme dat aan
het leven opgelegd is door het technisch
instrumentarium, de technische organisatie etc., te
volgen. Dat brengt een onrust mee die de fysiologen
nu alom bestuderen. Dat is de onrust van de
dagnachtritmen. Dat wil zeggen dat men heeft
bemerkt dat een menselijk organisme niet hetzelfde
is, niet dezelfde reacties vertoont op alle uren van
de dag. Bijvoorbeeld een geneesmiddel dat op een
bepaald moment wordt ingenomen heeft niet
hetzelfde effect als wanneer het op een ander



moment wordt ingenomen. Hetzelfde met het
levend wezen, dat heeft niet hetzelfde levensritme
gedurende het jaar. Hij is gemaakt om volgens zijn
levensritme te leven, volgens het dagnachtritme.
Tegen het dagnachtritme ingaan brengt
psychologische, psychische, fysieke ziekten met zich
mee, die ernstig kunnen zijn.

Een simpel, schematisch voorbeeld: het
organisme is gemaakt om overdag te werken en niet
‘s nachts. Het organisme is gemaakt om zomers te
werken en niet ‘s winters. In de winter zijn wij nog
steeds als houders van een winterslaap, als de
marmotten, de beren, wij voelen ons nog steeds, al
merkt men het niet zo duidelijk, aangetrokken om
‘s winters te slapen, en om ‘s zomers te werken. En
we doen precies het tegenovergestelde. In de zomer
nemen we vakantie, het is vrije tijd, we doen niets
en we doen het maximum aan werk in de winter.
Dat is ingaan tegen het natuurlijke ritme en dat
brengt - dat zei ik al, de fysiologen zijn daar steeds
zekerder van — dat brengt een verstoring met zich
mee.

En aan de andere kant, deze breuk met
betrekking tot het natuurlijk milieu, deze
ondergeschiktheid van het natuurlijk milieu kan
risico’s of zelfs mislukkingen van de techniek met
zich meebrengen.

Ik wacht op een mislukking, die een
economische crisis op wereldschaal zal zijn,
veroorzaakt door een simpel feit: de breuk van het
geld met het natuurlijke element. In het begin
representeerde een bankbiljet goud. Het goud lag
bij de bank. Men gaf biljetten uit die overeen-
kwamen met de goudreserve. En daarna had men
behoefte aan een grotere hoeveelheid geld. En men
zei: ‘Het geld zal nu gekoppeld worden aan de
productie.” Ten gevolge daarvan kwam er een relatie
tussen de waarde van de geproduceerde goederen
en de hoeveelheid geld die men maakt om deze
goederen te kopen. Daar was een relatie tussen. Dat
is nu afgelopen. Het geld is nergens meer op
gebaseerd. Het geld, dat zijn cijfers op papier. Dat
wil zeggen dat als men geld schept, dan creéert men
wind. Niets. Dat is wat men van elkaar heeft losge-
maakt: de techniek en het natuurlijk milieu. Het
natuurlijk element was of het goud of
consumptiegoederen. En op dat moment kan je
altijd miljarden en miljarden drukken en ze
vertegenwoordigen niets. Zozeer dat we in onze

samenleving, in onze wereld, in de verba-
zingwekkende situatie terechtgekomen dat alle
landen debiteur zijn geworden. Dat is buitenge-
woon. De VS zijn debiteur en zelfs Japan is
internationaal debiteur. Ik heb vaak aan vrienden
die financiéle experts zijn de vraag gesteld hoe het
kan dat de hele wereld debiteur is. Dat iedereen bij
iedereen in het krijt staat. Maar als ooit één
debiteur, - en dat gaat gebeuren met Mexico -, be-
sluit om niet meer te betalen, besluit om zijn schuld
te annuleren, dan zou dat een ramp betekenen. De
Amerikaanse banken gaan failliet, heel Amerika
meeslepend en met haar de hele wereldeconomie.

We worden geconfronteerd met iets dat totaal
fictief is. En dat brengt me bij de conclusie die ik
wilde trekken: wanneer de techniek die helemaal
losraakt van een natuurlijk milieu, wordt zij fictief.
En dan kan er ik weet niet wat gebeuren.

Kunt u uitleggen waarom u zegt dat de techniek
onze nieuwe natuur is geworden?

Nee het nieuwe milieu, want de definitie die ik van
het woord milieu geef, is dat waarvan de mens leeft:
daar waar hij zijn middelen van bestaan vindt, maar
ook een bepaald aantal gevaren. Dat is altijd de
natuur geweest. Daarin bevonden zich de middelen
van bestaan maar ook de gevaren. Dat noem ik een
milieu. Het milieu waarin de mens nu leeft is niet
meer dat natuurlijk milieu, want hij heeft geen
behoefte meer aan wat de natuur produceert, het is
het technisch milieu, waar hij tegelijkertijd alles
vindt wat hij nodig heeft om te leven en ook alle
gevaren. Alle gevaren komen uit het technisch
milieu.

Het recht was helemaal onathankelijk van de na-
tuur, net zoals de moraal. Men heeft zich altijd
vergist, wanneer men geloofde dat men er een
natuurlijk model voor een goede moraal in zou
vinden. Dus dat laat ik helemaal liggen. Maar men
moet zich er goed rekenschap van geven, dat als
men de natuur helemaal weglaat, ook uit morele of
spirituele stellingnamen, dan begaat men ook een
fout. Anders gezegd: de natuur is geen model, maar
men moet er absoluut rekening mee houden. En het
gezichtspunt dat me het belangrijkst lijkt, is dat op
niveau van het leven de natuur voor mij het model
blijft; het model dat men zou moeten aanhouden
voor zijn handelen.



Maar er bestaat een bijzonder conflict tussen al
het technisch handelen en dat wat er in de natuur
gebeurt, en dat is bijvoorbeeld het probleem van de
tijd. In het natuurlijk milieu gebeurt alles door de
tijd te nemen. De ontwikkeling van de bloemen
geschiedt in de tijd, een boom neemt de tijd om te
groeien. Zelfs als men de dingen met kunstmatige
middelen versnelt, neemt de natuur haar tijd. De
techniek vraagt dat men steeds sneller gaat. Anders
gezegd: de natuur is geen voorbeeld dat men kan
gebruiken om te vechten tegen de toenemende
snelheid van de techniek.

Maar we moeten ons altijd herinneren dat wat
men doet zonder acht te slaan op de tijd, ook weer
net zo snel zal verdwijnen. Dat is in één woord een
van de zwakheden van het technisch systeem. Alle
producten van de techniek zijn voorbestemd om
erg snel weer te verdwijnen. Het is uitzonderlijk om
te hebben gezien dat er heel snel prefab-huizen
gebouwd worden en dat er later wordt gezegd dat
die huizen niet meer bewoonbaar zijn. Dit is een
huis dat tweehonderd jaar geleden is gebouwd en
we hebben nog nooit iets hoeven te repareren

Deze snelheid van het verval, treft mij misschien
omdat ik bejaard ben. Maar ik denk bijvoorbeeld
ook aan... in Frankrijk produceerde men veel
elektriciteit door middel van stuwdammen. Ik had
veel vrienden die elektriciteitsingenieurs zijn en die
stuwdammen hebben gebouwd en ze zeiden tegen
me dat de stuwdammen voor twintig jaar zijn ge-
bouwd. En ik zei tegen ze: ‘En wat over twintig
jaar? ‘Oh, over twintig jaar...” Alsof dat nog heel
lang duurde en er in die tijd ik weet niet wat zou
gebeuren.

Het is indrukwekkend om te zien dat de
technicus in het onmiddellijke denkt. Het gaat erg
snel, tegen het natuurlijke model van de tijd in. Uit
dat oogpunt is de natuur geen model voor het
handelen wat betreft het ingrijpen van de technicus.

Ik wil het nu over de ecologen hebben en over de
ecologische beweging, omdat ik geloof dat we in de
gaten moeten houden welke richting deze beweging
opgaat. In Frankrijk was ik met een paar vrienden
een van de eersten die de ecologische beweging
lanceerde. Welnu, ik geloof dat de ecologen sinds
zo'n tien jaar een aantal fouten maken.

Ten eerste maken ze de fout te denken dat het
evenwicht van de natuur perfect is en dat men daar
niets aan moet veranderen of verbeteren. Ze

36

vergeten dat de mens altijd een beetje aan de marge
van de natuur heeft gestaan en dat de mens altijd de
natuur heeft veranderd. Het was, zoals de
antropologen zeggen, een roofdier, dat wil zeggen
iemand die van het natuurlijk milieu nam en die het
natuurlijk milieu verstoorde. Ik geloof dat het een
fout kan zijn om het natuurlijk milieu te willen
herstellen alsof de mens niet bestond.

Ik denk aan een klein voorbeeld, dat nogal
folkloristisch is. Een paar jaar geleden heeft een
groep ecologen niet zover van Bordeaux, in de
bossen van de Dordogne, een dier ontdekt dat er
vroeger leefde, maar wat de boeren uitgeroeid
hadden. Dat dier was een rode adder. De rode adder
is een heel gevaarlijke slang. En de ecologen vonden
dat men de Dordogne moest herstellen zoals die
vroeger was. Ze hebben een aantal rode slangen
gefokt en die in het bos losgelaten. Natuurlijk waren
de boeren daar helemaal niet blij mee. Ik geloof
daarom niet dat alles wat er uit de natuur komt
behouden, beschermd etc. moet worden.

Er bestaat zonder twijfel een goede relatie tussen
de mens en de natuur. Ik kom op deze goede relatie,
door een paar afschuwelijke bosbranden die we in
Frankrijk deze zomer hebben gehad. Ik kende het
bos, dat heb ik al eerder gezegd, toen het bewoond
was. Toen het bos bewoond was door boswachters
en harstappers, waren er geen bosbranden. Omdat
ze ten eerste onmiddellijk wisten wat ze moesten
doen als er een klein brandje ontstond. En binnen
een kwartier of een half uur nadat het vaur was
ontstaan waren ze ter plekke en doofden het vuur.
En vaak als ik met twee of drie vrienden in Les
Landes kampeerde en als we kookten op een klein
houtvuurtje, kwam er binnen een half uur een
boswachter langs. Hij had dan de rook gezien of het
geroken en kwam langs. Hij zag dan dat wij in staat
waren om een groter vuur te voorkomen en hij liet
ons begaan. Alles in orde.

Maar wat kenmerkend was voor deze branden
was de woede die de boswachters op een gegeven
moment op de televisie uitten, dat was zeer
uitzonderlijk, omdat zij hadden geoordeeld dat om
de bosbrand te bestrijden er een, wat men vroeger
noemde, een tegenvuur gemaakt moest worden.
Dat wil zeggen, men steekt een vuur aan dat het
andere vuur dooft. De brandweermannen hadden
ze dat verboden. Die zeiden: Ze zijn gek, ze steken
een brand aan, dat is van de gekke.” De



brandweerlieden wisten niet wat een tegenvuur was,
ze kennen het bos niet. Terwijl een bewoond bos
een beschermd bos is. Men heeft geen behoefte aan
vliegtuigen, helikopters etc. men heeft daar allemaal
geen behoefte aan. Wanneer de mens in contact, in
symbiose met de natuur leeft, dan is de natuur op
de juiste wijze beschermd. Dus de ecologen hebben
ongelijk als ze zeggen dat de natuur en de mens
gescheiden moeten worden. Maar ze hebben gelijk
als ze zeggen dat we tot een evenwicht moeten
komen tussen de natuur en de mens.

Een tweede fout van de ecologen is dat ze veel te
theoretisch worden. Ik ken veel ecologen die aan
natuurfilosofie doen, maar dat is geen verdediging
van de natuur. Ze zijn niet in staat om in de natuur
te leven, maar ze vergoddelijken de natuur op een
bepaalde manier. Ik hou helemaal niet van
ecologische redeneringen.

Een derde fout van de ecologen, die vooral met
de Groenen is begonnen, was dat ze in de politiek
zijn gegaan. Ze geloofden dat men ecologische
problemen, problemen van de natuur, op kon
lossen dankzij politieke besluitvorming. Dat is
absoluut niet zo. Geen enkele politieke beslissing
kan de problemen oplossen die de ontvolking van
de natuur concreet veroorzaakt.

In de politiek hadden de ecologen een bepaalde
rol, toen we die speelden was dat goed, en dat is de
rol van de tegenmacht. Dat wil zeggen de staat of de
bureaucratie vertegenwoordigt de macht en de
ecologen zijn een tegenmacht. Wanneer de staat
een fout maakt, dan moet de milieubeweging een
sterke beweging zijn, die dat tegenhoudt. En dat is
bijvoorbeeld gebeurd bij het Plateau du Larzac in
Frankrijk. Dat ging erg goed. Toen de Bretonnen de
bouw van een atoomcentrale tegenhielden, hadden
ze gelijk en ze hebben het bereikt. Maar het was
geen theoretische ecologie die ze bedreven. Ze
deden erg goed werk in hun gebied.

Een laatste fout van de ecologen was in mijn
opinie dat ze accepteerden dat de natuur beschermd
werd door er een toeristische plaats van te maken.
Dus beweren dat men de natuur redt, om er een
spektakel van te maken, om een plaats voor
vrijetijdsbesteding te scheppen, ik geloof dat dat een
absoluut verschrikkelijke leugen is. Iemand die geen
respect voor de natuur heeft, die niet van de natuur
houdst, zal haar daar niet gaan respecteren en ervan
houden.

37

Als ik de boten in de baai van Arcachon zie, dan
is het gewoon verschrikkelijk hoe ze in staat zijn het
leven van het bassin van Arcachon te vernietigen. Ik
heb het al over de offshore boten gehad, maar je
hebt daarnaast ook motorboten die erg hard gaan.
Ze weten niet wat het maritieme leven betekent. Tk
heb altijd kanogevaren, in een echte Indiaanse
kano. Wanneer ik rustig in mijn kano zat en er was
geen andere boot in zicht dan kwamen er dolfijnen
langs en ik zag scholen vis om me heen. De wind
nam zijn werkelijke waarde, zijn dimensie, de
richting van de golven, dat alles, het was levend.
Maar de mensen die daar met 80 kilometer per uur
over heen gaan, die zien niets. Het is precies
hetzelfde als wanneer ze op de snelweg op hun
motor met 80 kilometer gingen, dat maakt niets uit.

Anders gezegd, ik geloof niet dat de natuur gered
kan worden door het toerisme. En ook niet, wat een
andere fout is van veel ecologen, door het systeem
van wat men noemt de nationale parken. Dat wil
zeggen dat men een hoekje in het bos, of een hoekje
in de bergen afscheidt en dat een nationaal park
noemt, daar komt men niet meer aan. De toeristen
mogen er natuurlijk niet meer heen en men laat het
zich allemaal ontwikkelen zoals het zich wil
ontwikkelen. Maar ik zei net al dat de natuur zich
niet altijd zo goed ontwikkelt. Als je het zich laat
ontwikkelen zonder dat het bewoond is, dan komen
er andere bosbrandgevaren. Want een natuur moet
bewoond en onderhouden worden. Dus ik geloof
dat de nationale parken ook geen goede oplossingen
zijn, temeer daar we in Frankrijk de ervaring
hebben dat als er een nationaal park bestaat, één
bureaucratische beslissing voldoende is om er een
kabelbaan aan te leggen of dat men er een nieuwe
weg omheen gaat aanleggen. Op dit moment gaat
men waarschijnlijk dwars door een nationaal park
in de Pyreneeén een TGV-lijn aanleggen. Dus dat
bewijst de kwetsbaarheid van de nationale parken.
En het is een fout van de ecologen om te verwach-
ten dat men door de nationale parken iets van de
natuur kan redden.

Ik denk dat de mens aan een kant behoefte heeft
aan deze relatie met de natuur om zichzelf ten volle
te ontwikkelen. Ik geloof dat een mens die niets
anders dan de stad kent zich niet ontwikkelt. Maar
tegelijkertijd heeft de natuur ook behoefte
gehumaniseerd te worden. Ik weet dat er immense
gebieden bestaan, in Canada en de VS, waar de



mens niet aanwezig is. Maar er zijn ook de
Indiaanse volkeren in Brazilié, die de natuur ook
humaniseren en haar een zin geven. Op dezelfde
manier is de natuur die wij als wilde natuur
beschouwen, zoals de Franse bossen, uiteindelijk
het product van menselijk werk. Maar een
menselijk werk waarin de ontwikkeling van de
mens gelijke tred hield met de ontwikkeling die hij
de natuur toestond, dat is wat ik de symbiose noem,
of de zin die men aan de natuur geeft.

U zegt dat wanneer men de natuur als model
beschouwt, dat een valse verleiding is...

Ik geloof dat het een verleiding is om de, laat ik
zeggen, wilde natuur als model te beschouwen. De
wilde natuur bevat uiterst belangrijke elementen
van evenwicht, waar een soort natuurlijk evenwicht
is dat zich tussen de soorten ontwikkelt,
bijvoorbeeld. Maar men weet ook dat er perioden
geweest zijn van vernietiging, van zelfvernietiging,
van zelfmoord van de natuur. De ijstijd was iets
natuurlijks, maar het was zelfmoord van de natuur.
Dus alles wat van de natuur komt is niet
noodzakelijkerwijs goed. Het moet door de mens
met respect worden afgewogen.

Waarom bestaat er geen natuurlijke grens voor ons
handelen?

Voor ons handelen? Waarom er geen natuurlijke
limieten bestaan... Voor zover we weinig middelen
hadden om in de natuur in te grijpen, respecteerden
we haar. En de mens vond er uiterst intelligente
dingen om zich te beschermen. Bijvoorbeeld in Les
Landes, in het bos van Les Landes, bestond ondanks
een menselijke bewoning gevaar voor bosbrand
door het pijnbomenbos. Dus waren alle huizen
omringd door een grote ruimte waar geen bomen
stonden. Dat noemt men een aireal en daarna
kwam een stukje groene bomen, dat wil zeggen
bomen die niet branden, bijvoorbeeld groene eiken
die niet branden, en daarna begon het bos dat ge-
vaarlijk kon zijn. Dus het was erg intelligent, maar
het was geen wreed middel tegen het bos en de
bomen.

Sinds wij middelen hebben die bijna
ongelimiteerd zijn, heeft de mens de wijsheid niet
om de middelen om te handelen niet te gebruiken.

38

Dat is het werkelijke tragische probleem: onze
middelen zijn onze capaciteit tot wijsheid
voorbijgeschoten. Ik kom terug op wat we al gezegd
hebben, toen Bergson het had over een
noodzakelijke uitbreiding van de ziel: tegelijkertijd
met de middelen moet de ziel van de mens groter
worden.

Waarom is het niet waar dat het doel de middelen
heiligt?

Wel, het doel heiligt de middelen niet, omdat
slechte middelen, historische en biologische
ervaring ons dat hebben laten zien: slechte
middelen zullen het doel wat men nastreeft
corrumperen, bederven. Dat wil zeggen dat tegen-
gesteld aan wat de Romeinen zeiden, men nooit de
vrede zal bewerkstelligen dankzij de oorlog. De
middelen voor een oorlog leiden niet tot het creéren
van de vrede. Terwijl de Romeinen zeiden: si vis
pacem, para bellum (‘als men vrede wil, moet men
zich op de oorlog voorbereiden’), hebben ze hun
hele leven de oorlog voorbereid. En ze hebben hun
hele leven oorlog gevoerd, door de oorlog voor te
bereiden om vrede te hebben. De Romeinen hebben
nooit vrede gekend.

Dus ik geloof dat de middelen het doel
beinvloeden en wanneer de mens extreem machtige
middelen toepast kan hij geen resultaat van
evenwicht, van vrede, van rust en van vreugde
bewerkstelligen. Toen Hitler de macht greep stelde
hij doelen die magnifiek waren. Maar de middelen
die hij gebruikte hebben de doelen die hij had
voorgesteld verpest. En het gaat altijd om hetzelfde.
Het belangrijkste in onze samenleving is om de
middelen in te schatten. Over de doelen is iedereen
het uiteindelijk wel eens. Iedereen is het toch wel
eens over de doelen die men wil bereiken. Maar de
techniek geeft ons nooit doelen, de techniek geeft
ons middelen en daarom is de vraag absoluut
essentieel. Het enige probleem is de middelen die
men gebruikt te beoordelen.

U zegt ook dat het kunstmatige op zich niet het
probleem is...

Nee, het kunstmatige... Wij zijn kunstmatige
wezens. Dat wil zeggen de mens heeft zich sinds
500.000 jaar geleidelijk geschapen. Wij hebben niet



veel gemeen met de Cro-Magnon mens. We zijn erg
verschillend. Wij zijn artificiéle wezens.

Ik verwerp het kunstmatige helemaal niet. Ik
vraag dat men het beoordeelt. Ik vraag dat men het
waardeert. Waarom gebruik ik dat middel?
Correspondeert dat middel met mijn wil om te
domineren, mijn machtsverlangen, met verlangen
om boven de andere te staan, met mijn wil om te
winnen? Dan moet ik wantrouwen koesteren tegen
het middel in kwestie. Als het middel me toestaat
een goede relatie met de anderen te hebben, als het
middel me in staat stelt een meer werkelijke
uitwisseling met de anderen te hebben, om echt te
praten, als het middel het woord en de relatie met
het woord niet vernietigt — dan is het een goed mid-
del, dan zal ik het gebruiken. Het is niet omdat het
kunstmatig is dat het slecht is, maar omdat het
gevaarlijk is in het kunstmatige te zijn.

Hoe kunnen wij ons tegelijkertijd bewust zijn van
de situatie waarin we nu leven en proberen ons lot
in eigen hand te nemen?

Ik zou zeggen dat die twee elementen nauw met
elkaar zijn verbonden. Wanneer men de situatie
niet als zeer ernstig beschouwt, zal men niets gaan
doen. En als men ervan overtuigd is dat het vol-
doende is om wat meer techniek te gebruiken, om
de techniek een beetje te verbeteren, om het met
andere techniek te compenseren, dan doet men niet
anders dan het technisch systeem te versterken.
Een anekdote: wij waren met een kleine groep
uitgenodigd door mijnheer Chirac, toen hij
minister-president was. Hij wilde ons een aantal
vragen stellen. In de praktijk waren wij het die de
vragen stelden. Ik vroeg hem een aantal dingen over
technieken die hij wilde inzetten om veel dingen in
de stad Parijs sterk te veranderen. Hij was erg
geénerveerd door de vragen die ik hem stelde en hij
antwoordde me: ‘Mijnheer Ellul, mijn technici
zullen al uw problemen oplossen.” Als men mij zegt
dat hun technici alle problemen zullen oplossen,
dan ben ik daar helemaal niet gerust op, want dan
zullen de problemen zeker steeds erger worden.
Anders gezegd: vanaf het moment dat ik de
situatie als werkelijk gevaarlijk beschouw, dan moet
ik, meer dan technieken, al mijn intellectuele,
menselijke capaciteiten, mijn relaties met de
anderen inzetten, bewegingen creéren etc. Dat wil

39

zeggen dat als ik denk dat er een fataal risico
bestaat, dat de zaken zich dreigen te ontwikkelen als
een noodlot voor de mens, - en ik heb geschreven
dat de techniek zich uiteindelijk ontwikkelde als een
soort noodlot voor de mens -, op dat moment moet
de mens in opstand komen en weigeren dat het een
noodlot is. Op dat moment vinden wij terug wat de
mensheid altijd gedaan heeft als ze zich tegenover
een noodlot bevond.

Het is voldoende om zich alle Griekse
theaterstukken te herinneren waar de mens zich in
het aangezicht van een fataliteit opricht en ‘nee’
zegt. Tk wil ook dat de mensheid voortbestaat en
dat de vrijheid bestaat.” Op dat moment moet men
hopen, niet op het behalen van snelle
overwinningen en men moet niet hopen dat de
strijd ons gemakkelijk af zal gaan, maar men moet
weten dat we doorgaan om, ik zou zeggen, onze rol
van mens te vervullen.

Toen de prehistorische mens zich tegenover
buitengewone krachten bevond die hem
omringden, dan had hij het gevoel dat hij daar niet
tegenop kon vechten. Maar hij deed het wel. Jullie
kennen zeker de periode, dat de holenberen zich zo
snel ontwikkelden, dat de mensheid bijna
verdween. Ze konden er niet meer tegen vechten.
Maar ze hebben het toch geklaard om de middelen
te vinden om dit enorme gevaar te overwinnen. Wij
bevinden ons in dezelfde situatie. Het zijn wijzelf
die onze holenberen produceren, maar het is in
werkelijkheid geen situatie die onoverkoombaar is.
Er is geen fataliteit die wij niet kunnen overwinnen.
Daar zijn alleen diepe redenen voor om zich tot
vechten aan te zetten. Men moet erg sterke over-
tuigingen hebben. Men moet willen dat de mens
uiteindelijk een mens blijft. Men moet een werke-
lijke relatie met de anderen terugvinden. Men moet,
en dat kan niet anders dan met niet-technische en
nederige middelen, de relatie met de anderen... Die
strijd tegen de technische fataliteit hebben we
gevoerd in kleine acties. Maar het moeten altijd
kleine groepjes mensen zijn, op menselijke schaal,
waar men elkaar kent. Het zal geen grote beweging
van massa’s zijn, het zullen geen immense vakbon-
den zijn, noch immense politieke partijen die ertoe
zullen komen om te strijden tegen deze ontwikke-
ling.

Wat ik voorstel zal niet erg efficiént zijn, zeker.
Als wij tegen zaken vechten, omdat die té efficiént



zijn, dan kunnen wij het niet doen door nog
efficiénter te zijn. Dat zal niet onmiddellijk erg
efficiént zijn. Maar we moeten hopen dat de mens
niet uitsterft en waarheden van generatie op
generatie blijft doorgeven.

Ik verzeker jullie dat ik in 1968 geen grootse
dingen verwachtte tegenover de technische
ontwikkelingen. Ik was stomverbaasd door wat er
in 1968 gebeurde, — en later heeft het een slechte
wending genomen, het was niet wat men moest
doen -, maar plotseling werden duizenden jongeren
zich bewust van wat deze technische
consumptiesamenleving betekende. Voor mij was
dat erg, erg belangrijk.

En ik ben ervan overtuigd dat wat men
tegenwoordig de malaise van de jongeren noemt,
precies hetzelfde is. Ze zijn niet tevreden met hun
omgeving, die geeft geen antwoord op hun
menselijke behoeften, hun behoefte om mens te
zijn, want dat bestaat nog, de behoefte om mens te
zijn, ondanks alle krachten die op de mens drukken.
De mens heeft nog behoefte om zich menselijk te
voelen.

Hoe kan de mens de voortdurende angst aan,
tegelijkertijd bewust van de situatie zijn en toch zin
aan zijn leven geven, en bijvoorbeeld kinderen op
de wereld zetten?

Dat is een vraag die absoluut beslissend is. Maar
alleen ben ik hier verplicht een dimensie toe te
laten, die niet simpelweg een psychologische
dimensie en een humanistische dimensie is. Mijn
antwoord kan niet meer zijn dan mijn antwoord,
dat wil zeggen dat er voor mij een hoop bestaat in
de zin dat ik in Jezus Christus geloof. Ik kan het niet
anders zeggen. En daarom weet ik dat er een hoop
aan gene zijde bestaat van alles wat een reden tot
wanhoop kan zijn. En omdat Jezus Christus de
zoon van God was, die het kwaad in de wereld over-
won, kan ik aan die strijd deelnemen, in de
wetenschap dat ik niet alleen ben.

En eigenlijk moet ik aan mijn kinderen en
kleinkinderen overdragen wat ik in deze wereld heb
geconstateerd en aan de andere kant dat wat me
heeft doen leven en wat me in staat stelde om te
vechten. Omdat, als ik de boeken heb geschreven
die ik heb geschreven, dan zou ik zeggen dat dat in
belangrijke mate gedaan is om de mensen te

40

brengen tot, niet tot een geloof in Jezus Christus,
nee, maar om de mensen bewust te laten worden
van de ernst van de situatie en dat men zoveel
mogelijk moet weten dat we verantwoordelijk zijn.
En ik zeg verantwoordelijk zijn, maar voor mij is er
het woord van God, dat me in feite zegt dat er een
hoop is. Wat maakt dat, mijn werk uit twee grote
delen bestaat: het deel van de sociologische studie
en het deel van de theologische studie. En in
werkelijkheid kan men die niet van elkaar scheiden.
Maar buiten dit geloof in Jezus Christus, geloof ik
dat de angst me zou domineren. Dat wil zeggen dat
ik in feite de verantwoordelijkheid niet zou durven
nemen om kinderen te nemen, om kinderen gehad
te hebben. Maar mijn vrouw en ik waren het erover
eens voorzover we ervan overtuigd waren dat God
uiteindelijk onze geschiedenis leidt, als wij haar
maken. Dus pas op om niet de fout te maken die te
vaak gemaakt wordt om te zeggen dat het after all
toch God is die alles leidt. Helemaal niet, God leidt
als wij zelf handelen.

En ik geef vaak het kenmerkende voorbeeld van
wat men het wonder van Jezus Christus noemt, van
de vermenigvuldiging van het brood. Wanneer de
discipelen hem opzoeken en zeggen dat al deze
mensen honger hebben, dan zegt Jezus Christus
hen: ‘Hebben jullie wat te eten?’ En de discipelen
brengen hem brood en vissen. En vanaf dat
moment heeft het wonder plaats. Maar als de
discipelen niets hadden gebracht was er geen
wonder geweest. Dat wil zeggen dat men niet moet
verwachten dat God alle dingen wel zal regelen.
Helemaal niet. Hij zal ons helpen en hij zal met ons
zijn als wij ons verbinden in de strijd, en die strijd
zo sterk mogelijk strijden.

Hoe beschouwt u, veertig jaar nadat u The
Technological Society heeft geschreven het
resultaat van uw werk?

Ik heb al een beetje gezegd in welk perspectief ik
was begonnen deze boeken te schrijven. Het was
altijd... het was voor mij geen universitair,
intellectueel, wetenschappelijk werk. Het was altijd
bedoeld om de mens te manen zijn
verantwoordelijkheid te nemen: ‘Kijk, dat is uw
situatie, dat is onze situatie. Dus ga aan het werk
opdat dat verandert.” Dat was de zin van al mijn
boeken. Ik kan zeggen dat in de mate dat de



technische samenleving voort is gegaan te
functioneren en de techniek zich buitengewoon
ontwikkeld heeft, ik gefaald heb. Ik heb gefaald op
politiek, sociologisch niveau, maar aan de andere
kant zijn er duizenden personen die begrepen
hebben wat onze situatie was en die zich op de een
of andere manier hiermee verbonden hebben en
vaak spectaculaire successen hebben behaald. Het is
altijd hetzelfde, in een strijd van deze soort kan men
geen precieze berekeningen maken. Dat wil zeggen
dat er over de effecten mijn boeken, mijn
bijeenkomsten, van mijn lezingen etc. nooit statis-
tieken zullen bestaan, van mensen die overtuigd
raakten of niet overtuigd raakten, nee. Maar ik weet
dat er her en der mensen zijn, die het soms ver
geschopt hebben.

Ik had het over de fouten van de ecologen. Ik
heb veel vrienden die ecoloog zijn, en ik denk aan
een paar die zelf werkelijk terug naar een hard leven
op het platteland, de bergen gegaan zijn en die
buitengewoon slagen.

Wat me verbaast, als ik het daarover heb, wat me
altijd verbaast... Ik onderhoud nog steeds een
correspondentie met hen. Eéntje leeft ergens in de
Cevennen en fokt dieren. Het is vaak erg moeilijk,
hij gaat door met nadenken en wat me verbaast is
dat hun brieven altijd van een verbazingwekkende
intellectuele kwaliteit en juistheid zijn. Een van
mijn oude studenten, die meester in de rechten is,
die politieke economie heeft gedaan, die een graad
in de wiskunde heeft, leidt sinds vijftien jaar met
zijn vrouw en kinderen een volledig boerenleven,
ver in de Cevennen. Het is een hard leven. De
brieven die hij me schrijft zijn bewonderenswaar-
dig, en dan de dingen die hij doet. Hij fokt grote
beesten en hij heeft geweigerd de beesten te laten
vaccineren tegen de verschillende ziekten. Dus men
heeft hem aangevallen, de gezondheidsdienst heeft
hem aangevallen. Ze zeiden dat hij een groot mis-
drijf had begaan. Hij heeft zijn standpunt volgehou-
den en hij heeft uitgelegd dat als hij zijn beesten
fokt op grote hoogte, zonder een enkel contact met
andere kudden en in volledig gezonde omstandig-
heden, dan heeft men geen enkel vaccin nodig. En
al zijn beesten, zijn koeien, zijn ossen hebben geen
enkel vaccin nodig. Er zijn veel veterinaire experti-
ses geweest en uiteindelijk hebben de experts
gezegd dat hij gelijk had. Hij heeft gelijk en hij heeft
zijn proces gewonnen. Voor mij is dit tekenend,

41

want het wil zeggen dat men zonder een heleboel
technische middelen kan, op voorwaarde dat men
de regels van de natuur nauwkeurig respecteert. Dat
is een voorbeeld van de effecten, ik kom weer terug
op waar we het net over hadden, maar het lijkt mij
een interessant voorbeeld. En ik heb er nog veel
meer.

Waarom ligt er in de technische samenleving een
taboe op de uiting van een pessimistische visie?

Ja, wat wilt u? Er zijn twee aspecten. Ten eerste ben
ik vaak hevig bekritiseerd, bijvoorbeeld in de VS. Ze
zeiden: ‘Dat is zo, omdat hij Calvinist is.” Dus
Calvinist stond voor pessimist etc. Het vervelende is
dat ik geen Calvinist ben. Dan zouden ze niets
hebben begrepen van mijn theologie. Maar dat is
niet belangrijk. Het andere is dat je begrijpt dat
pessimistisch te zijn in een samenleving als de onze
alleen maar naar zelfmoord kan leiden. Dus men
moet optimistisch zijn. Men moet zijn vrije dagen
doorbrengen in Disneyland. Dan is men
optimistisch, als men naar Disneyland gaat. Men
hoeft er over niets meer na te denken. Anders
gezegd, de beschuldiging dat je pessimistisch bent
komt erop neer te zeggen: u weerhoudt de mensen
ervan dat ze rustig kunnen slapen. Laat de dingen
toch gewoon gaan, maakt u zich er niet druk over,
slaap rustig en dan loopt het zoals het kan. Dat is
wat men wil zeggen als men zegt dat ik
pessimistisch ben, want persoonlijk ben ik helemaal
niet pessimistisch.

Wat is de reden dat u gelooft dat, wat u noemt de
‘verschrikkelijke waarheid’ onverdraaglijk is voor
de meeste mensen? Waarom noemt u de waarheid
verschrikkelijk?

Ik denk aan een zin in de Brief aan de Hebreeén die
zegt: ‘Het is iets vreselijks om in de handen van God
te vallen.” De waarheid is verschrikkelijk omdat ze
ons onze illusies afneemt. Onszelf te leren zien met
onze zwakke middelen in de greep van de extreem
machtige middelen die er in de wereld bestaan, dat
is verschrikkelijk.

En de waarheid is verschrikkelijk, niet alleen
wanneer ze ons de werkelijkheid doet ontdekken,
maar bovendien wanneer ze ons ook onze eigen



zwakheid doet ontdekken. Dat is wat verschrikke-
lijk is: deze ontmoeting tussen de wereld die er is en
mijn zwakheid.

En de waarheid bestaat er op dat moment uit het
weinige dat ik kan in dienst te stellen van Diegene
die de waarheid is. Op dat moment is de waarheid
niet meer verschrikkelijk. Maar ze is verschrikkelijk
als we hem niet aan Jezus Christus verbinden. Dat is
het punt waar ik altijd op terugkom, dat is van
levensbelang voor mij.

Is er een ontsnapping mogelijk?

Ik ben er absoluut van overtuigd dat het mogelijk is,
want het technisch systeem dat ik beschreven heb is
gelukkig nog niet voltooid. Het is niet voltooid, het
is niet perfect, het heeft nog niet het resultaat
bereikt dat men ervan had verwacht.

Ik heb op bepaalde pagina’s aangetoond dat het
bijvoorbeeld erg fragiel was. We zullen het over een
voorbeeld van deze fragiliteit van bepaalde aspecten
van het technisch systeem hebben. In Frankrijk zijn
elektriciteitskabels gebroken onder het gewicht van
de sneeuw. Het is toch ongelooflijk om te bedenken
dat als bijna alles athangt van elektriciteit, een flinke
sneeuwval voldoende is om 300.000 huizen van
elektriciteit te beroven! Dat is van een verbazende
fragiliteit. En elke keer als men één specifiek aspect
van het technisch systeem bekijkt, dan bemerkt
men dat het uiterst breekbaar is. Het is fragiel ook
in de mate dat het erg snel verandert. Dat wil
zeggen dat objecten die op een bepaald moment erg
efficiént en nuttig waren, houden snel weer op dat
te zijn. Het is ook fragiel in de mensen. Ik vind het
altijd treurig, wanneer men aan jongeren één
beroep leert. Wij weten heel goed, men heeft het
herhaaldelijk gezegd, dat een jongere van achttien,
twintig jaar in de loop van zijn carriére minstens
drie maal van beroep zal veranderen. Dus als men
zich ertoe beperkt hem maar één beroep en één
beperkte techniek te leren, dan is dat erg kwetsbaar.
De arme, binnen tien jaar heeft hij geen beroep
meer, dan is hij niets meer. Dus er bestaat een soort
kwetsbaarheid.

Verder is er sprake van incoherenties. Incohe-
renties die voortkomen uit het feit dat de mensen
nog niet volledig rationeel zijn. Er zijn er die gek
zijn. Dus er doen zich politieke
onsamenhangendheden voor, met Hitler, met

42

Saddam Hoessein, etc. Zij zijn gek. Dat gooit het
systeem helemaal in de war. Je hoeft maar te kijken
naar de huidige crisis, die men de Golfcrisis noemt,
tot op welke hoogte alle politici totaal onthand zijn.
President Bush stuurt steeds duizenden mannen
extra naar de Golf. Om wat te doen? Dat weet men
nog niet zo goed. Ze gaan oorlog voeren, ze gaan
geen oorlog voeren etc. Dus er zijn gekken en
daarom zijn er storingen in die technische
ontwikkeling.

Verder is er nog iets belangrijks: de traagheid
van de mens, zelfs als hij goed bewerkt is door de
reclame, de propaganda, etc. Er is een zekere
traagheid van de mens om zich aan te passen aan
alles wat men hem aanbiedt. Ondanks alles geeft
men zich er rekenschap van dat de mensen niet
oneindig aanpasbaar zijn. Dus de onaangepastheid
van de mens aan het technisch systeem provoceert
een zekere hoeveelheid chaos.

En tenslotte is het duidelijk - en dat is niet erg
optimistisch —, het is duidelijk dat wij de kant van
een crisis opgaan die veel ernstiger is dan wat wij
tot nu toe gekend hebben. Ten eerste de crisis van
de kloof tussen Noord en Zuid, tussen de landen die
men ontwikkeld noemt en de landen die men
onderontwikkeld noemt, of die op weg zijn om zich
te ontwikkelen. We hebben al gezegd dat de kloof
zich vergroot. Dat zal niet erg lang kunnen duren.
Het is een illusie dat wij door zullen gaan met
consumeren, etc. terwijl andere volken zich in een
positie bevinden van constante ondervoeding. Het
is erg moeilijk om de kloof te dichten.

Op dit moment hoeft men maar naar het
absurde probleem te kijken van de moeilijkheden
bij de distributie van levensmiddelen in de Sovjet-
Unie. Jullie hebben er natuurlijk wel over gehoord,
Duitsland stuurt duizenden tonnen levensmiddelen
naar de Sovjet-Unie en die levensmiddelen stapelen
zich op in pakhuizen in de Sovjet-Unie en men
slaagt er niet in ze bij de bevolking af te leveren die
er behoefte aan heeft. Dat is absurd, als men denkt
aan de buitengewone middelen die tot onze
beschikking staan, de transportmiddelen, de
middelen om... Dat zou niet moeten kunnen
gebeuren.

Wel, het is een situatie die zich zal verergeren
tussen de ontwikkelde landen en de
onderontwikkelde landen. Er zal een moment
komen waarop dat tot uitbarsting zal komen. Hoe,



dat weet ik niet. Misschien door een algemene
opstand van de hongervolken, dat is mogelijk.

Verder stevenen we naar mijn mening, en die
van enkele zeer goede economen, recht af op een
economische crisis, die een wereldcrisis zal zijn.
Geen enkele staat zal eraan ontkomen. En op dat
moment zal men niet anders kunnen dan ons hele
systeem te herzien. Zowel technisch als econo-
misch, men zal ons hele systeem moeten herzien.
Maar dat zal gedaan moeten worden temidden van
een ramp en een catastrofe.

Terwijl wat ik zou hebben gewild is dat men met
een aantal simpele, menselijke en directe remedies
alles geleidelijk en progressief kon oplossen, en
zonder de algemene obsessie van de techniek. Dat is
de keus waar we voor staan.

Dat er een economische crisis zal zijn is
nagenoeg onvermijdelijk in de komende tien of
vijftien jaar. Het verbaast me zo dat de politici een
air hebben door te gaan alsof het allemaal nog kan
voortduren: ‘In het jaar 2005 zal men dit en dat
produceren.” Welnee, in het jaar 2005 zal er al een
ramp gebeurd zijn en dan zijn we misschien ver-
plicht ons te gedragen als in 1940; iedereen komt
terug op het land en teelt zijn aardappels.

Maar met dit voorbeeld geeft u aan dat de techniek
niet iets actiefs is, maar juist iets passiefs.

Wat ik wil zeggen is dat de mens ofwel gaat
begrijpen dat hij verantwoordelijk is voor de ont-
wikkeling en dat de ontwikkeling waarin wij ons
bevinden veranderd moet worden, ofwel hij zal
nieuwe oplossingen zien, en hij gaat door in
dezelfde richting. Dan zal dat een ramp zijn en dat
is geen oplossing. Op dat moment zal de mens wel
gedwongen zijn oplossingen te vinden, maar die
zullen pijnlijk zijn. Veel pijnlijker.

Waarom zegt u dat Hitler uiteindelijk toch de
oorlog gewonnen heeft?

Heel eenvoudig omdat Hitler de modernste
technische middelen heeft gebruikt en daarom heeft
hij gewonnen. Maar hij heeft gewonnen terwijl hij
een morele en economische chaos veroorzaakte in
zijn land, waarvan de gevolgen nog steeds voelbaar
zijn. We zien nog steeds de consequenties daarvan.
Duitsland is bezig weer één groot land te worden.

43

West-Duitsland heeft op het economisch vlak
gewonnen, maar de morele consequenties van het
Hitlerisme zijn niet afgelopen. Daar hebben we
voorbeelden van.

Wat ik nog, buiten deze vraag over Hitler, wilde
zeggen is dat eigenlijk het perspectief van een
mogelijke crisis ons van nu af aan verplicht tot het
aannemen van een houding die precies het
tegenovergestelde is van wat men doet als men is
opgenomen in het technisch systeem. Ik kom terug
op de formule die ik gebruikt heb in een artikel in
de VS: we moeten leren op wereldniveau
(globalement) te denken en lokaal te handelen. Op
wereldniveau denken is dat wat alle media proberen
te verhinderen. Men geeft je miljoenen informa-
tieflitsen en je kunt absoluut niet over een probleem
nadenken dat je in het geheel plaatst. ‘Globaal’
denken veronderstelt dat je over een sociale, histo-
rische of politieke kwestie nadenkt in zijn geschie-
denis, dat je over alle politieke en economische
zaken nadenkt die daarmee in verband staan en
nadenkt over de consequenties die deze of gene
beslissing kan hebben. Het is duidelijk dat als je een
krant doorloopt en je ziet een bericht over de Golf,
over het voetbalschandaal in Frankrijk, een bericht
over de elektriciteitskabels, een bericht over een
epidemie die heerst, je niet globaal kunt denken.
Dat is niet mogelijk.

Dus wat moet men doen als men bewust wil
worden van een mogelijk handelen? Het handelen
moet lokaal zijn. Als globaal moet denken, moet
men lokaal handelen.

Zonder dat vervalt men in de fout van de
ecologen. Zij geloven dat ze via de politiek kunnen
handelen, dat men kan handelen door massa’s
mensen op straat te krijgen. Men moet lokaal
handelen, op nauwkeurige punten in de politieke
activiteit, in de sociale activiteit, etc. en altijd
temidden van kleine groepen.

Ik had het net over ecologen als tegenmacht. In
het politieke leven hebben we die strijd gevoerd die
zeer interessant was. Men presenteerde zich niet bij
de verkiezingen, maar volgde alle verkiezingsbij-
eenkomsten en men stelde lastige vragen aan de
kandidaten. Men zei ze: ‘Wat denkt u, als u ziet dat
het waterpeil van I'etang d’Ourtain lager wordt? Dat
is de fout van wat u aan het doen bent.” Dus de
vragen die de ecologen aan een politicus of op
openbare bijeenkomsten kunnen stellen, dat is de



tegenmacht. Dat toont aan dat de politici nergens
van weten, niets begrijpen en niets weten. Dat is het
werk dat de ecologen moeten doen. Dat is lokaal
werk.

Verder handelt men lokaal door middel van
kleine groepen. Dat wil zeggen dat toen wij onze
ecologische beweging in het Zuidwesten opzetten
om het platteland en de kust van het Zuidwesten te
verdedigen, hebben wij succes gehad iedere keer als
we de interesse hadden opgewekt van de lokale
bevolkingen. Als we in een klein dorp of stad de
mensen interesseerden voor dit of dat project dat de
bureaucratie had uitgevoerd, dan slaagden we echt.
Maar als de mensen ons zeiden dat het niet belang-
rijk was en dat ze niet zelf wilden handelen, dan
konden wij, vanuit Bordeaux, geen antwoord geven
op wat er op 200 of 250 kilometer afstand gebeurde,
nee. We konden ze elementen aangeven. Als het
nodig was dat ze voor een tribunaal kwamen
pleiten, dan voorzagen we ze van een goede advo-
caat. Als er publieke toespraken gehouden moesten
worden, dan konden we dat doen. Maar het waren
zij die de leiding moesten nemen. Dat was ons hele
werk, om de bevolking lokaal bewust te laten
worden van hun verantwoordelijkheid in de
ontwikkeling van hun regio. Dat is lokaal handelen.
We hebben ook lokaal gehandeld voor de
jongerengroepen die we hebben opgezet, en voor de
ecologische verdediging.

[Ellul leest een gedeelte voor uit zijn boek ‘Le
Bluff Technologique’:]

“Wat betreft de natuur hebben we tot nog toe in een
omgeving geleefd die voor ons was gemaakt, maar nu
maken we onze eigen omgeving zonder natuur. Deze
enorme transformatie brengt een superovervloed met
zich mee waarvoor een fundamentele schaarste de
compensatie is; het onvermijdelijke resultaat is een
economische schommeling, een schommeling van de
mensheid zelf, waarvan we nu de eerste tekenen zien.

In deze situatie vindt er een bepaalde overdracht
plaats, die er ook een van de symptomen van is.
Objecten en machines gelden niet langer louter als
zodanig, omdat we in een dergelijke wereld niet
kunnen leven. Barthes en Baudrillard lieten lang
geleden zien dat we symbolen gebruiken, en het
systeem van objecten laat zien dat alles verschilt van
wat het nu is. Er is geen ware symbolisatie in de

44

primaire zin. Wat zich voltrekt is de schepping van
een fictieve wereld waarin ons religieus besef zich in-
bedt. Objecten zoals de televisie, computers,
motorfietsen en raketten verwerven zich een fabel-
achtige dimensie vanwege het besef van hun macht,
hun alomtegenwoordigheid, hun dominantie, de
onbegrensde toegang die ze verschaffen, hun geheim
dat vreemd voor ons blijft, en het heilig ontzag dat
we ervaren tegenover de kernsplijting. Dit complex is
typisch religieus. Het religieuze en het heilige, dat we
uit de natuur hebben gejaagd, wordt nu
toegeschreven aan objecten. Maar let op: de over-
dracht is bepaald niet hetzelfde. Oorspronkelijk
brachten we onze religieuze gevoelens in verband
met onze natuurlijke omgeving. De boom, de bron,
de wind, het dier waren het centrum. We schreven ze
een formidabele grootsheid toe en ze werden heilig.
Maar de dingen die op dit moment onze menselijke
omgeving vormen, spelen nu die rol. Wijzelf zijn niet
veranderd. We brengen nog steeds ons religieus
gevoel in verband met datgene wat onze omgeving
uitmaakt. We aanbidden en gebruiken met plezier
en angst datgene dat onze omgeving vormt, we
brengen het offers. Het is de omgeving die veranderd
is. Maar hoe ver zijn we van de veronderstelde
onttovering van de wereld [Entzeuberung der Welt]!
Het is eenvoudig zo dat de wereld, die we nu kennen,
geen verband meer houdt met de menselijke wereld
die, tot een halve eeuw geleden, eeuwig leek te zijn.”



