De Confrontatie tussen

Fotografen en Indianen

PHOTOGRAPHING AN INDIAN DELEGATION, IN BELL’s STUDIO, FOR
THE GOVERNMENT. Aftera sketch by A. B. Shults, published in Frank
Leslie’s Illustrated Newspaper, Vol. LIII (Sept. 10, 1881), p. 24.

This sketch shows vividly the gap between the social context of
a photograph and its contents. The Secretary of Interior, pleased by
a land cession made by a visiting delegation of Omaba, Winnebago,
Sioux, and Ponca, bad each of the chiefs photograpbed by C. M.
Bell in bis Washington, D.C., studio at government expense. It was
customary for Indians visiting the national capital to be
photographed for the Smithsonian Institution or for other purposes.

scriptie van Jan van Boeckel en Ceciel Verheij
Antropologisch Sociologisch Centrum
Universiteit van Amsterdam, augustus 1989









Y/ . MAAR U HEEFT v,
4 NOe TE WEINIG 2INLOZE 14

w S
1 = A "'"f‘h.’
: GODPZIVDANK
NIET! LETTROU-
WENS MAAR NIET OP
ILHELM! HIV 1S ALTIOD
Z0 ALS Hiv HET NAAR
~/=$: Z'N ZIN HEEFT!

71/////@,/,,;44 ~ 1

-— - 4 ,/,/f g "y /
c%/?' 7 5/‘ ” (ﬂ{//z/ﬁ g

.‘/,/"/l;//// i an g
7 HAL

po e iy e
_ i o
N /e . &
/ /;:,//%7/7///

,/&//% = = o)

LY

o
T

Y,
. e,

% f‘/ : ‘”’?
= /4 75
S~

N. JONATHAN! TREK
N ZORGELIOK




INHOUDSOPGAVE

Inleiding

DEEL I

1.1. De ontwikkeling van de fotografie

1.2. Fotografie als hand van de natuur

1.3. Angst voor de fotocamera

1.4. Fotografie waait over naar de Verenigde Staten -

DEEL II -
2 Het fotograferen van Indianen, 1844-1925 ——————

2.1. Het verzamelen van Indianen-portretten ————————-

2.2. Fotografie en het civiliseren van de Indianen —-

2.3. Expeditie-fotografen

2.4, Fotografie en antropologie

DEEL III

3s Fotografie in de Southwest

3.1. Fotografie bij de Hopi-Indianen

3.2. Fotografen dringen zich op bij Hopi-Indianen ———-

3.3. 'The Vanishing Race'

3.4. Verbod op fotografie

3.5. 'Echter dan echte' Indianen

3.6. De aantrekkingskracht van de ceremonies ———————-

3.7. Fotograferen in de Hopi-kiva's

3.9. 'Bad medicine'

3.10. 'The Enduring Navajo'

3.11. Filmproject 'Through Navajo Eyes'

Conclusie

Bibliografie S

10
16
23

31
31
31
36
41
51

55
55
59
63
70
76
79
81
84
96
98
104

1315

125



The Rev. Peter Jones (Kahkewaquonaby), the son
of a Welshman and a Mississauga Indian. The earliest
photograph of an American Indian, taken by Hill and

Adamson during a visit to Great Britain between October
1844 and April 1845.




INLEIDING

Vanaf haar uitvinding raakten mensen gefascineerd door de
fotografeerkunst. De eerste reacties van het publiek bewogen
zich heen en weer tussen gevoelens van bewondering, ontzag en
angst. Een markant voorbeeld van de vrees die in die.dagen
opgeld deed, is het verhaal van de negentiende-eeuwse Franse
portretfotograaf Nadar, die werd geconfronteerd met de grote
terughoudendheid van een van zijn modellen, de schrijver Balzac.
Zoals Nadar het begreep, kwam Balzacs weerzin voort uit zijn idee
dat de mens niet in staat zou zijn iets materieels te scheppen
uit een pure verschijning, en dus elke foto noodzakelijkerwijs
iets van hem af moest nemen. In de tweede helft van de negen-
tiende eeuw was het een wijdverbreid volksgeloof, dat de foto-
camera, als 'bezielde' materie, in staat zou zijn de ogen van
vrouwen naar zich toe te lokken. Sommige mensen gingen zelfs
zo ver te veronderstellen dat de fotografie bij machte zou =zijn
de doden weer tot leven te wekken.

Anno 1989 doen dergelijke vormen van 'bijgeloof' merkwaardig
aan. De camera's zijn inmiddels alomtegenwoordig en de foto-
grafische en filmische beelden maken een onafscheidbaar
onderdeel uit van de tegenwoordige leefwereld van de westerse
mens.

In deze scriptie willen we eerst aandacht besteden aan de
receptie van de uitvinding van de fotografie ( - of eigenlijk, in die
begintijd, de 'daguerreotypie' - ) in het Westen (Europa, de
Verenigde Staten), omdaarna te kijken naar de manier waarop de

Noordamerikaanse Indianen op de oprukkende camera's reageerden.



Reeds binnen drie jaar nadat de fotografeerkunst in de
VS was geintroduceerd, maken de daguerreotypisten Hill en
Adamson in 1844 de waarschijnlijk allereerste fotografische opname
van een Indiaan. Na hen volgde een onafzienbare schare van
amateur- en beroepsfotografen, die zich als een olievlek over
het Amerikaanse Westen uitspreidde om telkens opnieuw weer
nieuwe beelden te leveren van de tot de verbeelding sprekende
'savages'.

In onze bespreking van de confrontatie tussen fotografen
en Indianen richten we de aandacht op de feitelijke omstandigheden
waaronder de beeldenverzamelaars in de onbekende wildernis
contact legden met de Indianen. Op welke manier wisten ze hun
vertrouwen te winnen, en, als dat niet lukte, hoe wisten ze
dan de terughoudendheid (en in sommige gevallen zelfs: het verbod
op fotografie) van de kant van de Indianen te overwinnen c.q.
te omzeilen. We gaan na hoe het (fotografisch) oordeel over de
Indianen verandert als de kolonisatie van Amerika zijn vol-
tooiing nadert. Op dat moment gaat de fotografie ook een steeds
belangrijkere rol spelen als hulpmiddel voor de opkomende
etnografische 'wetenschap'. Welke (pseudo)wetenschappelijke
legitimaties worden er in die tijd gegeven voor het vervaardigen

van z.g. 'antropometrische' opnamen?

De scriptie bestaat uit drie delen. In het eerste deel
richten we onze aandacht uitsluitend op de westerse wereld
zelf. Vervolgens bespreken we de geschiedenis van het contact
tussen fotografen en Indianen vanaf grofweg het midden van
de negentiende eeuw tot en met de eerste decennia van deze eeuw.
Tenslotte gaan we in het laatste deel specifiek in op het
fotograferen en filmen in de Amerikaanse Southwest (resp. bij
de Hopi- en Navajo-Indianen).

De confrontatie tussen fotografen en inheemse volken




van Amerika is waarschijnlijk nergens zo radicaal en ingrijpend
geweest als hier in het Zuidwesten. Waar eerst zelden of nooit
een blanke werd gezien, konden door de voltooiing van de
spoorlijn tussen Santa Fe en Los Angeles in een tijdsbestek van
enkele jaren opeens drommen toeristen de Hopi- en Navajo-
gebieden en de Pueblo-dorpen in New Mexico bezoeken. Ze
maakten veelvuldig uitstapjes (z.g. 'Indian Detours') vanuit
de stationnetjes in Arizona en New Mexico.

Zoals Susan Sontag aangeeft, kwam de fotocamera precies
'op tijd' om te registreren wat onder het tij van de westerse
expansie op het punt stond te verdwijnen: 'Cameras began
duplicating the world at that moment when the human landscape
started to undergo a vertiginous rate of change: while an
untold number of forms of biological and social life are being
destroyed in a brief span of time, a device is available to
record what is disappearing'(1978: 15f).

We hebben niet de pretentie om hier, met betrekking tot
de fotografie, een overzicht te bieden van, wat Ton Lemaire (1986)
noemt, 'de perceptiegeschiedenis van de Indiaan door het Westen'.
Wel willen we nagaan in hoeverre er overeenkomsten en verschillen
tussen de ontvangst van de fotografie in de westerse wereld
en die bij de Indianen. Uiteraard is onze kennis over de
houding van Indianen vis-d-vis de fotografen beperkt, omdat zij
voor een belangrijk deel berust op de gekleurde en gefilterde
informatie in de verslagen van degenen die die ontmoetingen
beschreven. We hebben hier ook niet getracht om de ideologische
vooroordelen van deze kroniekschrijvers van de verovering van
het Amerikaanse Westen bloot te leggen. In plaats daarvan
hebben we hen zoveel mogelijk in de eigen woorden geciteerd.
Ons inziens is de hier gepresenteerde bloemlezing in zichzelf

al onthullend genoeg over de vaak zeer racistische en etnocentrische

beeldvorming in die tijd.



Ook al is het nemen van en poseren voor een foto bij ons in
de twintigste eeuw volledig ingeburgerd geraakt, het blijft
toch maar de vraag of dit inmiddels bij volken aan de periferie
van de westerse wereld ook zo is. Om daar in een geval wat
meer zicht op te krijgen gaan we in het laatste deel van deze
scriptie dieper in op de resultaten van een relatief recent
onderzoeksproject op het Navajo-reservaat, waarbij een antropoloog
en een filmmaker Navajo-jongeren in staat stelden om zelf een
film te maken over de eigen cultuur. Het onderzoek is in
zoverre onthullend omdat het aan de ene kant een poging is
mensen uit andere culturen in staat te stellen via een westers
medium een beeld van zichzelf te presenteren, en omdat er
aan de andere kant ook duidelijk uit naar voren komt dat er
nog steeds angten bestaan voor en verbodsbepalingen tegen de

penetratie door de camera in de Indiaanse cultuur.

Amsterdam, 28 augustus 1989.



Iliustration by

Champfleury.

Dy

s B LY T

e

e g
o R

THE FAMILY DAGUERREOTYPE, ABOUT 1850.



DEEL I

De ontwikkeling van de fotografie

Reeds in 1552 wist de beroemde alchemist Fabricius dat
onder invloed van zonnestralen de kleur van een bepaald
zilvermengsel van wit naar zwart veranderde. V&66r Fabricius
was het al aan Aristoteles bekend dat als men door een smal
gaatje in de muur van een donkere kamer licht naar binnenliet,
er op de tegenoverliggende wand van die kamer een (omgekeerde)
projectie ontstond van het aangezicht van de wereld buiten
die ruimte.

Het waren deze twee natuurverschijnselen die ten grondslag
lagen aan de ontwikkeling van de fotografie in de eerste helft
van de negentiende eeuw. Volgens de historicus Aaron Scharf
kwam de drijfveer voor deze ontdekking wellicht voort uit een,

wat hij noemt, primitief instinct:

To turn the fugitive image into a permanent physical

reality was to enhance memory itself. The magical notion

of being able to fix the mirror's image, to lay hold of it,
is the expression no doubt of a primitive instinct going !
back to the first troglodyte who cast an incredulous eye

on his reflection in some primeval puddle (Scharf 1976: 10).

De Fransman Joseph Nicéphore Niépce (1765-1833) wordt door
de meeste historici gezien als de vader van de fotografie. De
alleroudste overgebleven 'foto', uit 1827, is door hem gemaakt.
Hij ontwikkelde het eerste praktische (hoewel problematische)
fotografische proces, drieentwintig jaar voor de officiele uitvinding van
de fotografie. De Engelsman William Henry Fox Talbot was de
eerste die op 31 januari 1839 de ontdekking van de fotografie

wereldkundig maakte en daarbij ook aangaf hoe het fotografisch

ha



1.2,

w30 -

proces in zijn werk ging. Regelmatig bezocht Talbot Italie,
waar hij zo exact mogelijk trachtte verschillende landschappen
na te schilderen. Om de grootst mogelijke gelijkenis te
bewerkstelligen gebruikte Talbot een z.g. camera obscura,
waardoor hij ermee kon volstaan het geprojecteerde beeld over te
trekken. Op een van deze reizen dacht Talbot na over mogelijk-

heden om het afbeeldingsproces te verbeteren:

It was during these thoughts that the idea occured to

me ... how charming it would be if it were possible to

cause these natural images to imprint themselves durably

and remain fixed upon the paper. And why should it not
be possible? I asked myself (Talbot 1844, geciteerd door

Scharf 1976: 18).

Toen Talbot van zijn laatste reis naar Italie was teruggekeerd,
sloeg hij onmiddellijk aan het experimenteren. Het lichtgevoelige
zilvernitraat was zijn grondstof, en hij gebruikte jodide en
chloride om het ontwikkelproces (van wit naar zwart) op het
door hem gewenste moment te laten stoppen. Talbot komt zeer
dicht in de buurt bij de uiteindelijke ontdekking van het fotogra-
fische proces. Tot zijn ontsteltenis hoort hij echter in 1839
het nieuws van de grote ontdekking van de Fransman Louis Daguerre,
die hem net voor is geweest in het wereldkundig maken van de

fotografeerkunst.

Fotografie als hand van de natuur

In 1844 schreef Talbot een boek over zijn onderzoekingen,
getiteld 'The Pencil of Nature'. De titel spreekt voor zich-
zelf; Talbot was ervan overtuigd dat zijn fotoplaten werden
bewerkt door 'de hand van de Natuur'. Dit idee, dat de natuur
zichzelf uitdrukt in de foto, vinden we bij de aartsvaders van

de fotografie herhaaldelijk terug.



- 11 -

Zo speelde Niépce al in 1832 met namen om zijn nieuw ontwikkelde
kunst te benoemen. Hij kwam daarbij tot niet minder dan zes

alternatieven:

Physautographie - het schilderen door de Natuur zelf
Physautotype — een kopie door de Natuur zelf gemaakt
Iconotauphyse - een portret door de Natuur zelf gemaakt
Paratauphyse - het laten zien van de Natuur

Alethophyse - echte Natuur

Phusalethotype - een werkelijke kopie van de Natuur

Om voor ons onduidelijke reden is uiteindelijk de term
'fotografie', het schrijven met licht, als de meest gangbare
de geschiedenis ingegaan.

Terwijl Talbots onderzoekingen de basis legden voor het
omzettingsproces van negatief naar positief, gelukte het
Daguerre om op een bewerkte koperplaat eenmalige, maar zeer
'levensechte' afdrukken te verkrijgen. De naar de uitvinder
vernoemde daguerreotypie washet eerste praktische fotografische
proces. Een gladgepolijste koperplaat die met een zilvermengsel
was ingesmeerd werd lichtgevoelig gemaakt met een jodine-
of bromine-sproeisel. Afhankelijk van de intensiteit van het
door het object de camera in gereflecteerde licht reageerde
het gevoelige zilver met een verkleuring in verschillende
graden van donkerte. Na de belichting werd het latente beeld
ontwikkeld door middel van een kwiksproeisel en daarna
gefixeerd met sodiumthiosulfaat. Elke daguerreotype was uniek,
de plaat was direct positief, in spiegelbeeld, en kon niet
worden gebruikt om extra afbeeldingen van na te drukken.
Vanwege deze tekortkoming bleek het proces, ondanks het

oorspronkelijke succes, een doodlopende weg.



- 12 -

Net als Talbot zag ook Daguerre de hand van de Natuur in
zijn realistische afbeeldingen. In een circulaire om geldschieters
voor zijn werkzaamheden te interesseren schreef hij: 'De
daguerreotypie isniet alleen een middel om de natuur te tekenen
... , ze geeft haar de macht zichzelf te reproduceren.'

Hiermee presenteerde Daguerre, aldus Postman (1985: 71), een
geheel nieuwe voorstelling van de natuur, en in zekere zin

ook van de realiteit: 'He meant to say he had invented the
world's first "cloning" device, that the photograph was to
visual experience what the printing press was to the written
word.' Talbol aen Dagwx‘rl szw {a{'ojm.(‘&

als een soort samenspel met de natuur, stelt Smith (1975: 11);
als een middel waardoor de natuurkrachten in staat zouden worden
gesteld om voor zichzelf te spreken.

Ook in de 'bourgeois folklore' wordt de foto gezien als
een representatie van de natuur zelf, als een onbemiddelde
kopie van de werkelijke wereld, schrijft Sekula (1982: 86).

Het medium wordt, zegt hij, als transparent gezien. De voor-
stelling van zaken die door het medium wordt overgebracht is
onbevooroordeeld en daarom waar. In de negentiende-eeuwse
geschriften over fotografie verschijnt herhaaldelijk de notie
van een onbemiddelde, rechtstreekse representant ('agency')
van de natuur (Sekula: ibid.). Zowel de term 'heliografie'
(zonneschrift) van Samuel Morse als de benaming 'het potlood
van de natuur' door Fox Talbot wekten impliciet de suggestie
dat de natuur (de zon) zelf - buiten de mens om - de afbeelding
schiep. Morse beschreef de daguerreotypen in 1840 met de
volgende woorden: 'painted by Nature's self with a minuteness
of detail, which the pencil of light in her hands alone can

trace... they cannot be called copies of nature, but portions of




- I8

nature herself' (geciteerd in Rudisill 1971: 57).

De euforie over de natuurgetrouwheid van foto's was in die
beginjaren ongemeen groot. Zo bracht de schrijver Edgar Allan
Poe in hetzelfde jaar als Morse het volgende eerbetoon aan de

fotografie:

... the daguerreotype plate is infinitely more accurate
than any painting by human hands. If we examine a work
of ordinary art, by means of a powerful microscope, all
traces of resemblance to nature will disappear - but the
closest scrunity of the photographic drawing discloses
only a more absolute truth, more perfect identity of
aspect with the thing represented (Edgar Allen Poe,
geciteerd in Rudisill ibid.).

Sommigen verzetten zich in die tijd ook tegen de verering

van de fotografie als deel van de natuur, zoals bijvoorbeeld
Baudelaire (1859):

... the present-day Credo of the sophisticated, above all

in France ... is this 'I believe in Nature, and I believe
only in Nature (there are good reasons for that). I believe
that art is, and cannot be other than, the exact reproduction
of Nature.... Thus an industry that could give us a result
identical to Nature would be the absolute of art.' A
revengeful God has given ear to the prayers of this multitude.
Daguerre is his Messiah. And now the faithful says to
himself: 'Since Photography gives us every guarantee of
exactitude that we could desire (they really believe that,
the mad fools!), then Photography and Art are the same

thing' (Baudelaire geciteerd in Sekula 1982: 96).




TR

De uitvinding van de daguerreotypie trekt, vanaf het eerste
moment van haar bekendmaking, veel aandacht. Het nieuwe wonder
geeft aanleiding tot lyrische reacties. Zo schreef in 1839
de Fransman Gaucheraud voor The Literary Gazette in Londen de

volgende huldeblijk:

... M. Daguerre has discovered a method to fix the images

which are represented at the back of a camera obscura,

so that these images are not the temporary reflection of

the object, but their fixed and durable impress, which

may be removed from the presence of those objects like

a picture or an engraving (Gaucheraud, geciteerd in

Scharf 1976: 41).

De krant prijst de daguerreotypie verder om haar waarheids-
getrouwheid ('which Nature alone can give to her works') en
spreekt — dan al - de verwachting uit, dat de nieuwe uitvinding

beelden van de meest verre landen naar huis kan halen:

For a few hundred francs travellers may, perhaps, be soon
able to procure M. Daguerre's apparatus, and bring back

views of the finest monuments, and of the most delightful
scenery of the whole world (ibid.).

Het 1lijkt, of Gaucherauds toekomstverwachting wordt opgevat
als een rechtstreekse instructie tot handelen. Twee jaar later,
in 1841, zwerft er reeds, volgens Sontag (1973: 74), een
Fransman op de Stille Oceaan rond met een camera voor het maken
van daguerreotypen.

Veel beginnende fotografen zien de camera als een middel
om hun nieuwsgierigheid over de buitenwereld te bevredigen,
evenals die van een 'picture-minded' publiek. De fotograaf
Samuel Bourne zegt het als volgt in een in 1864 verschenen

reisverslag ('Ten Weeks with the Camera in the Himalaya'):



- 15 -

... it must be set down to the credit of photography
that it teaches the mind to see the beauty and power of
such scenes as these, and renders it more susceptible of
their sweet and elevating impressions. For my own part,
I may say that before I commenced photography I did not
see half the beauties in nature that I do now, and the
glory and power of a precious landscape has often

passed before me and left but a feeble impression on my
untutored mind; but it will never be so again (Bourne,
geciteerd door Scharf, 1976: 90).

Vanaf het eerste begin slepen vele vastbesloten mannen
en vrouwen hun fotografische uitrusting mee naar praktisch elke
ontdekte en nog niet ontdekte plaats op deze krimpende aarde.
Wat de hieruit voortkomende foto-afbeeldingen voor effect
hadden op de menselijke geest, of wat ze betekenden in het
licht van het op handen zijnde 'global village', moet, aldus
Scharf (ibid.: 94), nog worden vastgesteld.

Het nagaan van dergelijke gevolgen is, meer dan een eeuw
later, een hachelijke zaak. Vanuit het heden, waarin foto-
en filmbeelden ons overal omringen, is het moeilijk tot een
oordeel te komen over een tijd waarin elke foto een sensatie
wekte. Bovendien zijn er slechts geschreven bronnen overgebleven
op grond waarvan we ons - tezamen met de foto's zelf -

een beeld kunnen vormen over die periode.



Ie3s

- 16 -

Angst voor de fotocamera

Een daguerreotype-fotograaf produceerde telkens eenmalige,
niet-reproduceerbare afbeeldingen in een zilverlaag op een
smalle koperen plaat. Vooral in de periode direct na de
introductie van de nieuwe vinding ontstond er een speciale
folklore rondde daguerreotype. De literatuur van rond 1840
over fotografie wordt gekarakteriseerd (aldus Sekula 1982: 93f)
door een obsessie met de juweel-achtige eigenschappen van de
afbeelding. Voor het publiek bezat de daguerreotype een zekere
primitieve waarde, die de natuur erin had gelegd. De cultus
rond de nieuwe uitvinding vond aansluiting bij, of kwam
misschien wel voort uit, het negentiende-eeuwse spiritualisme,
dat zich met name in Frankrijk en Groot-Brittanie deed gelden.
In de tweede helft van die eeuw, in de hoogtijdagen van dit
spiritualisme, was een zekere Nadar (pseudoniem voor Felix
Tournachon) de beroemdste fotograaf van Frankrijk. Voor het
publiek was hij een levende legende. Vanaf het moment dat hijj
in 1853 in Parijs zijn studio opende, liet een groot deel van
de artistieke en intellectuele aristocratie zich door hem
fotograferen. Nadar was zich, zegt Scharf (1976: 106), sterk
bewust dat wijdverbreid gebruik van het medium zou kunnen
leiden tot esthetische ontaarding. Ter ondersteuning van zijn

visie presenteert Scharf het volgende citaat van Nadar {1900):

Photography is a miraculous discovery, a science which is
pursued by the highest minds, an art which sharpens the
wisest wits - and whose application is within the powers
of the greatest. This wonderful art which makes something
out of nothing, this miraculous invention after which one

can believe in anything....(Nadar, geciteerd door Scharf ibid.).



- 17 -

Men zou niet verwachten, schrijft Scharf, dat de nuchtere
man,die Nadar was,in fotografie een metafysische betekenis zou
onderkennen. Hij vermoedt, dat Nadar genoot van het idee dat
van alle grote uitvindingen die de mensheid in de negentiende
eeuw in haar schoot werden geworpen, juist de miraculeuze
fotografie niet alleen een praktisch nut had, maar tegelijk ook
aansluiting vond op de ondoorgrondelijke mysteries van de

'spirit world' (Scharf ibid).

But those many new miracles will have to wane before the

most astonishing, the most disturbing of all: the one

which seems finally to give to man the power to create,

in his turn, by giving substance to the disembodied ghost

which vanishes as soon as seen without leaving a shadow

in the glass of the mirror, a ripple on the water of the

pool. Could not man himself believe that he was creating

in fact when he seized, caught, materialised the intangible,
retaining the fugitive image, the light, etched by him

today on the hardest metal? (Nadar, geciteerd door Scharf ibid.)

In de periode dat een aantal eminente personen zich
interesseerde voor wat we nu zouden noemen buiten-zintuiglijke
waarneming, psycho-kinese en 'spirit'-fotografie, schreef
Nadar over de angsten van Balzac voor de occulte krachten van
de fotografie. Het is verleidelijk, zegt Scharf, om te denken
dat hun beider houdingen een psychologische verdediging
uitdrukten tegen de realiteit van de foto en de daaruit
voortvloeiende demystificatie van de kunst. 'Wat was daarvoor
beter dan te insinueren dat er een metafysische inhoud zat in
de actualiteit van de foto zelf?' (Scharf ibid.)

De nacht, het rijk van de tovenaars, was de alleenheerser
binnen de diepe duisternis van de camera obscura, schreef Nadar.
Het is dan ook niet verrassend, vervolgde hij, dat in het begin

de bewondering nog onzeker was: ze leek verstoord, alsof ze

bang was:



R e

In front of the Daguerreotype, this fear was shown 'from

the lowest to the highest', as the popular saying goes,

and the untutored illiterate were not alone in showing
hesitation as distrustful as it was superstitious. More
than one among the great minds suffered from this

complaint of first refusal. To take an example from among
the greatest: Balzac felt ill at ease before the new marvel,
he could not get rid of a vague dread of the Daguerreotype
operation. He has worked out an explanation for himself,
as well as could be at that time....

... my memory recalls very clearly the long-winded
dissertation that he made when we once met and which he
repeated another time (for he seemed to be obsessed with

3 o) AL Soraccording to Balzac, every body in its natural
state was made up of a series of ghostly images superimposed
in layers to infinity, wrapped in infinitesimal films....
Man never having been able to create, that is to say make
something material from an apparition, from something
impalpable, or to make from nothing, an object - each
Daguerrian operation was therefore going to lay hold of,
detach and use up one of the layers of the body on which

it focused.... Was Balzac's fear of the Daguerreotype real
or feigned? It was real.j Balzac had more to gain than

to lose, the amplitude of his paunch and the rest of his
body making it possible for him to be prodigal of his
'ghosts' without having to count them. In any case it
didn't prevent him from posing at least once for that
unique Daguerreotype by Gavarni and Silvy which I owned...
(Nadar, geciteerd door Scharf ibid.).

Het idee, dat bij elke foto een laagje van het object wordt
afgepeld, komt ook terug in de volgende toekomstverwachting van
Oliver Wendell Holmes in The Atlantic Monthly van 1857:

Every conceivable object of Nature and Art will soon scale
off its surface for us. Men will hunt all curious, beautiful,
grand objects, as they hunt the cattle in South America,

for their skins, and leave the carcasses of little worth.

... The time will come when a man who wishes to see an

object, natural or artificial, will go to the Imperial,
National or City Stereographic Library and call for its

skin or form, as he would for a book at any common library....
(Holmes, geciteerd door Scharf 1976: 122).



s T

De (deels veronderstelde) mogelijkheden van de fotocamera
gaven rond het midden van de vorige eeuw aanleiding tot in brede
kring merkbare gevoelens van ontzag en angst. Voor een deel
voerde dit 'fetisjisme', zoals dat met name voor de daguerreotypie
aan de dag werd gelegd, terug op onbekendheid en een gevoel
van onzekerheid met betrekking tot de werking van het fotogra-
feerproces. Tal van speciale eigenschappen werden aan de
fotocamera toegedicht. Zo werd bijvoorbeeld vrij algemeen
verondersteld, dat de ogen van vrouwen als vanzelf naar de lens
werden 'getrokken', in geval zij werden gefotografeerd. De
daguerreotype werd geacht in staat te zijn de aanwezigheid van
de doden op te roepen. Dode kinderen werden soms gefoto-
grafeerd alsof zij lagen te slapen. In een enkel geval geloofde
men dat de camera in staat zou zijn het beeld aan te roepen
van een reeds lang begraven kind. De afbeelding werd, aldus
Sekula (1982: 94), de magische kracht toegedicht om langs
verschijningsvormen door te dringen en het visuele te transcen-
deren - bijvoorbeeld om de geheimen van het menselijke karakter te
onthullen.

Nadar achtte het denkbaar dat mensen steeds meer beheerst
zouden worden door hun portretten. Met name paspoortfoto's
kunnen 'lijken' op het moment waarop ze gemaakt zijn. De vraag
is echter, hoe ze 'lijkend' kunnen blijven. Zo had Nadar een
paspoortfotograaf tegen zijn client horen zeggen dat het hem
verboden was de rest van het jaar zijn snor te laten kortwieken.

Veel mensen vreesden dat het in die tijd zeer populaire
foto-visitekaartje een gelijkschakelend effect zou hebben op de
sociale distinctie. Elke burgerman kon zich immers voor de
camera laten omtoveren tot een Napoleon.

De vrees, dat het unieke van een persoon zou vervlakken
wanneer er van hem een foto wordt gemaakt, is, zo schrijft

Susan Sontag (1973: 131), nog nooit zo vaak geuit als in het




= D=

midden van de vorige eeuw, de jaren waarin de portretfotografie
de eerste beelden gaf van de wijze waarop de camera vluchtige
modes en duurzame industrieen zou creéren. Herman Melville
schrijft in zijn roman 'Pierre': '...wheneverybody has his portrait
published, true distinction lies in not having yours published
at all'(Melville, geciteerd door Sontag ibid.: 166).

Ons onbedwingbare gevoel dat het fotografische proces
iets magisch is, is - aldus Sontag - wezenlijk gefundeerd.
Niemand gelooft dat een schilderij naar model op enige wijze
deel heeft aan de stoffelijkheid van zijn onderwerp; een
schilderij stelt hoogstens iets voor of verwijst ergens naar.
Een foto lijkt echter niet alleen op zijn onderwerp - bij wijze
van huldeblijk - maar vormt deel van dat onderwerp, is er
een uitbreiding van; tegelijk is het een krachtig middel om
dat onderwerp in je bezit te krijgen en er macht over te
krijgen (ibid.: 123).7 De wat zij noemt primitieve
vrees voor camera's komt volgens Sontag voort uit de
gedachte dat de foto een materieel deel is van de gefoto-
grafeerde persoon. Die angst wordt, zegt zij, in onze
huidige cultuur door slechts weinigen gedeeld. Maar er is
een restant van die magie overgebleven, bij voorbeeld in de
aarzeling om de foto van een dierbaar iemand te verscheuren
of weg te gooien (ibid.: 127).

In tal van culturen bestond en bestaat er weerzin tegenover
het zich laten fotograferen. Een vroeg voorbeeld daarvan is
het Japan van omstreeks het midden van de vorige eeuw. Admiraal
Perry, die met zijn schip een Japanse haven bezocht, had een
professionele daguerreotypist aan boord. Met behulp van twee

assistenten maakt deze laatste een portret van een hofdame



- T =

van de Daian-ji tempel in Shimoda (zie illustratie). Dat

deze vrouw dit toeliet was ongelooflijk gedurfd, aldus Scharf
(1976: 36), aangezien men in het Japan van die dagen geloofde,
dat een portret van welke aard dan ook voor de ziel een lok-
middel was om zijn verblijfplaats te verruilen van de realiteit
naar de afbeelding. Zeker portretfotografie werd, schrijft
Scharf, spoedig door de bijgelovigen gezien als gelijkwaardig aan
moord.

Ook in de westerse cultuur treft men ook nu nog residuen
aan van fotografeer-taboe's, zoals bij voorbeeld bij de Amish-
cultuur in de Verenigde Staten. De Amish vormen een protestantse
kerkgenootschap, dat op haar beurt (in 1697) weer is afgesplitst
van de Mennonieten. In 1767 vestigden de Amish-people zich
in de staat Pennsylvania. De regels van de eigen kerk, die
tezamen worden aangeduid als de 'Ordnung', regelen elk aspect
van het dagelijks leven. Eén van de bepalingen, die tot op
de dag van vandaag geldt, is dat er geen foto's gemaakt mogen
worden. Sommigen zeggen dat dit is omdat het laat zien dat men
trots is op zijn of haar uiterlijk - iets dat bij de Amish niet
gepast is. Anderen zeggen dat men hiermee wil voorkomen dat er
'graven images', gesneden beeltenissen, worden gemaakt (Carolyn Meyer 1976).

Niettemin vormen de schilderachtige Amish-people haast
onweerstaanbare onderwerpen voor een buitenstaander met een
camera. Er bestaan verschillende collecties van foto's van
de Amish-levensstijl die klaarblijkelijk door volhardende
fotografen zijn geschoten. Op de meeste van dergelijke foto's
wendt de geportretteerde zich af van de camera, alhoewel
sommigen ook daadwerkelijk geposeerd lijken te hebben, aldus
Carolyn Meyer (ibid.:49). Meyer geeft op de volgende

beeldende wijze weer, dat de spanningen nog steeds bestaan:




= 99 =

Traffic on route 340 ... is often slowed by the horse-
drawn buggies of the Amish. Drivers wait with varying
degrees of patience for a chance to pass, and often
there is a glimpse of a telephoto lens on a camera
loaded with high-speed film, as a determined photo-
grapher attempts to 'steal' a photograph of the
bearded patriarch in the broad-brimmed hat who holds
the reins. But the Amish driver is on guard; he turns
his head away sharply (ibid.: 6).

Het 'stelen' van een foto, zoals de man die vanuit zijn
autoraampje een poging waagt om ongemerkt zijn toestel in
te drukken, werd pas mogelijk na de introductie van de Kodak-
camera aan het einde van de negentiende eeuw. Voor die
tijd moest het model noodgedwongen worden stilgezet, geposeerd,
omdat de lange sluitingstijd 'verrassingsaanvallen' onmogelijk
maakte. Toch vond ook toen 'diefstal' van foto's plaats,
maar dan nog meer in overdrachtelijke zin. Fotografen trokken
de wijde wereld in om nietsvermoedende mensen op de gevoelige
plaat vast te leggen en hun beeltenis thuis aan het nieuws-
gierige publiek te laten zien. Voor lange tijd was dat voor
de meeste mensen het enige beeld dat ze van de verre volkeren
te zien kregen, en fotografen konden dat beeld naar eigen
goeddunken zo manipuleren als ze wilden. In het volgende
hoofdstuk gaan we in op het fotograferen van Noordamerikaanse
Indianen, wier aura door de zwarte doos op tal van gelegenheden
wverd weggeroofd. Allereerst gaan we echter summier in op
de wervelende geschiedenis van de fotografie in de Nieuwe

Wereld.




A CAMERA

A COATING BOX A MERCURY BATH




- B8

Fotografie waait over naar de Verenigde Staten

Op 7 januari 1839 werd de uitvinding van Daguerre door de
Franse Akademie voor Wetenschappen wereldkundig gemaakt. In
september van datzelfde jaar bereikt een gedrukt verslag van
het fotografeerproces de Verenigde Staten, waar het publiek er
spoedig zeer enthousiast over raakt. De Daily Chronicle van

Cincinnati drukt op 17 januari 1840 de gevoelens uit:

[?he Daguerreotype'é] perfection is unapproachable by
human hand, and its truth raises it high above all
language, painting or poetry. It is the first universal
language, addressing itself to all who possess vision,
and in characters alike understood in the courts of
civilization and the hut of the savage. The pictorial
language of Mexico, the hieroglyphics of Egypt are

now superseded by reality....

The Daguerreotype is destined for high purposes. It is
one of the most brilliant discoveries the mind of man
has ever conceived and compassed. That light should be
its own historian and draftsman is, indeed, a sublime

conception ('The Daily Chronicle', geciteerd in Rudisill
1971: 54, 94).

De fascinatie met de daguerreotype kwam in de Verenigde
Staten vooral op gang doordat Francois Gouraud in 1839, als
speciale gezant van Daguerre, naar New York afreisde om daar
de foto's te exposeren. Rudisill (1971: 51) wijst erop, dat
de Amerikaanse reactie,er in het algemeen een was van totale
fascinatie en enthousiasme.

Het is merkwaardig, dat in het puriteinse Amerika de foto-
grafie niet werd gezien als godslasterlijk, zoals er in de

Duitse 'Leipziger Anzeiger' wel over kon worden gesproken:




S -

Wanting to hold fast to transitory mirror-pictures is
not only an impossibility, as has been shown by basic
German research, but even the wish to do so is blasphemy.
Man is created in the image of God, and God's image
cannot be captured by any man-made machine....

Now: Should this same God, who for thousands of years
has never allowed that mirror-pictures of men should be
fadeless, should this same God suddenly become untrue
to His eternal principles and allow that a Frenchman
form Paris should set loose such a devilish invention
into the world!!?? We must make clear, after all, how
unChristian and Hellishly vain mankind would become if
everyone could have his own mirror-picture made for
filthy money and reproduced by the dozen. There would
be such a mass epidemic of vanity that mankind would
become godlessly superficial and godlessly vain.

('Der Leipziger Anzeiger', 1839, geciteerd in

Rudisill 1971: 50),

Net als eerst in Frankrijk verdringen nu ook de mensen in de
Verenigde Staten zich voor de als paddestoelen uit de grond
schietende foto-studio's om een portret van henzelf te laten
maken. Vaak hielden de geportretteerden zelf weer een
daguerreotype in hun handen vast met daarop de beeltenis van
een van hun geliefden, als blijk van verbondenheid met hun
verwanten. Het vervaardigen van een opname vergde vele
minuten stilzitten. Bijgevolg behoorde een ijzeren hoofdsteun
tot de standaard-attributen van de portretstudio's. Om
geen last te hebben van knipperende oogleden, werd aan de
modellen vaak gevraagd om hun ogen gesloten te houden. Op
de overgetekende prenten, die men van de daguerreotype maakte,
konden de ogen alsnog worden 'ingevuld'.

Onder de Amerikanen heerste een sterk geloof in het realiteits-
gehalte van de daguerreotypen, schrijft Rudisill: 'Over and over

again, American reaction to the new picture-making medium



I

treated it as a means of greater access to reality and assumed
that more direct experience of nature by such an agency was
beneficial ' (1971: 58). De waarde die men hechtte aan de
foteo-portretten was enorm. De belangstelling voor dergelijke
afbeeldingen was bij tijden zo sterk, schrijft Rudisill (ibid. 215),
dat men de indruk heeft dat het publiek net zo intens reageerde
op de foto als op degene die was gefotografeerd. Het aura

van eeuwigheidswaarde dat foto's omringde sprak tot de
verbeelding. Door de pertretfotografen werd hier handig op
ingespeeld. Er werd geadverteerd met zinnen als: 'Secure the
shadow, while the substance yet remains.... Do not neglect
this opportunity and say when it is too late, "I wish I had
attended it before™" (Rudisill ibid.),De L. P. Hayden studio
in New York gaf al in 1841 de volgende aanbeveling van haar

portretten:

The Daguerreotype art is nothing more or less than the
power of rendering shadows tangible. It is a process
by which the reflection of the sitter is permanently
retained on the plate.... The silver plates on which
they are taken, remain unaffected by time....

They will retain the expression fresh and unimpaired
for centuries (geciteerd door Rudisill ibid. | 223).

In de twee decennia voor de Amerikaanse Burgeroorlog
had de daguerreotype Amerika volledig in zijn greep. Rudisill
vat de betekenis van de uitvinding in de Verenigde Staten

als volgt samen.

As a technological medium in the hands of devoted operators,
the daguerreotype was assimilated into national conscious-
ness as few inventions have been accepted in history. No
other nation more widely employed the medium than the




- 26 -

United States. When all the facets of the daguerreotype's
use in America come together for review, we can summarize
the medium's function in three primary ways - it served

as a direct aid to cultural nationalism, it helped
Americans adjust themselves intuitively to the transition
from an agrarian to a technological society, and it was
ultimately a reflection of spiritual concerns motivating
thenation (ibid. 227).

Rudisill stelt vast, dat veel mensen het daguerreotypie
proces nooit echt hebben kunnen bevatten. Het medium werd verward
met magie, met de telegraaf, of met een soort goddelijke macht
van de zon. Sommige mensen dachten dat de camera in staat
was afwezige personen op de beeldplaat vast te leggen, of
'als vanzelf' door het fotografeerproces op de foto een nieuw
pak en gekamd haar kon geven. Velen begrepen niet waarom ze
tijdens de belichting stil moesten blijven zitten. Maar ondanks
dergelijk onbegrip bleef de daguerreotypie een technologie die

in praktisch elke Amerikaanse huiskamer aanvaardbaar was.

In general, the feeling prevailed that the mechanical
nature of the process guaranteed its freedom from human
fallibility. A common ground of trust was soon established
which equated a picture made by the camera with the truth
of a direct perception....

The camera ... becomes a sort of insight machine by which
limited human capacity is enabled to receive the truth
which nature provides out of herself. It becomes a means
of intensifying human perception to the point that man

can produce pictorial records of the essence underlying
nature and within himself....

If the camera reported the appearance of something in

a particular way, the public quickly accepted that view

as the way the subject really was. The adage grew that

the camera did not lie, and one soon came to feel that
truth was best served under the lens and the light of the
sun. When both mechanical technology and nature agreed

on something, few were eager to argue (ibid. 231, 233, 234).




Y R

Naast hun vermogen de realiteit vast te leggen
droegen de daguerreotypen ook een spirituele betekenis.
Ze hadden het vermogen gevoelens op te wekken en
de toeschouwer voorbij de grenzen van tijd, plaats en
geheugen te trekken. Geen enkel onderdeel van het
samenspel tussen de objecten van de daguerreotypie en
de fotografen of het publiek was dan ook, aldus Rudisill
(ibid. 237),volledig vrij van verwijzingen naar een
grotere waarheid, achter de feiten van de oppervlakkige

realiteit.

“We hebben hier tamelijk uitvoerig bij Rudisills
beschouwing over de begindagen van de fotografie in
Amerika stilgestaan, omdat hieruit treffend naar voren
komt, in welk klimaat in de tweede helft van de negen-
tiende eeuw de fotografie van Indianen van start ging.
Uit Rudisills analyse komen twee ogenschijnlijk tegen-
strijdige impulsen naar voren, die de gevoelens van
het publiek voor het nieuwe medium typeren. Aan de
ene kant hecht men aan een mechanische 'objectiviteit'
bij het aanschouwen van de wereld, maar tegelijkertijd
zoekt men, via de daguerreotypie, ook naar een trans-
cendent spiritueel inzicht 'achter de dingen'.
(Rudisill ibid. 236) Deze ambivalentie vinden we
ook terug bij de expeditie-fotografen, die met hun camera-
uitrusting de wildernis introkken om die voor het

thuisfront vast te leggen. Zij zagen het als hun opdracht om zo

waarheidsgetrouw en 'wetenschappelijk' mogelijk te werk



- R -

te gaan. Daarnaast waren ze er echter ook van overtuigd dat
ze uitdrukking gaven aan de hogere bestemming, 'the Manifest
Destiny', van de jonge natie om zich in westwaartse richting
uit te breiden. In tal van opzichten fungeerden de fotografen
bij het realiseren van dit doel als gidsen. Hun foto's maakten
duidelijk, wat voor mensen en wat voor omgeving er aan de
andere kant van de 'frontier' te vinden waren. Onder het publiek
was er vooral een levendige belangstelling voor plaatjes
van 'de wilde Indianen' die nog niet of nauwelijks met blanken
in aanraking waren gekomen.

Voordat we echter volledig op de fotografie van Indianen
ingaan, geven we hier eerst in vogelvlucht een overzicht van
de ontwikkeling van de fotografeertechniek in de Verenigde
Staten. Ondanks het feit dat de daguerreotypie tot de
Burgeroorlog verreweg de meest gebruikte techniek blijft,
heeft de methode toch een belangrijk nadeel. Zoals eerder
vermeld, kon er per opname maar een afbeelding worden
gemaakt, en wel direct op het basismateriaal (de koperen plaat).
Na twintig jaar furore worden er tegen het einde van de
Burgeroorlog praktisch geen daguerreotypen meer gemaakt.
De vanuit Frankrijk over de wereld verbreide techniek raakt door
de nieuwe vindingen hopeloos verouderd. In 1851 vindt de Engelsman
Scott Archer een methode uit om negatieven te maken, waarvan
een onbeperkt aantal positieven kan worden afgedrukt. Archers
vinding hield in, dat als men een glasplaat insmeerde met
een plakkerige chemische stof (collodion),die was vermengd
met lichtgevoelig gemaakte zilver, en die plaat vervolgens
belichtte en ontwikkelde, men een perfect negatief verkreeg.
Omdat het belichten en ontwikkelen moest gebeuren terwijl de

collodion nog vochtig was, kreeg deze methode bekendheid



Wet collo

late 1860s

ce Mountain,

Stereo carc of Niagara Falls |

1

“U e+ S OO g B o

tgg T ANCIENT AND DNTERESTING ugﬁz

! GO NEVW MEX1COS5D

s Z.?an-~n;f.:.73n-— AN R AETZ0

ﬁzé .2 aﬁsma sa Sﬁégsﬁ @v

u
iy g o ¥
iy N J
. - k. 4
|
g ! o
/ S
: i

i3
I
. g

by Ind's 4 Mex's of N.M

)

PUEBLO TESTQUE SERTES.

Max.&rgn,or(hnns:d

oo T <

s s e




=000 =

als het 'natte-plaat-proces'. Het aanbrengen van de collodion
was een kunst op zichzelf. De substantie werd op de linker-
hoek van de plaat gedruppeld, waarna de fotograaf die, met de
plaat geklemd tussen zijn handen, volstrekt gelijk over de
plaat moest verdelen - niet te dik en niet te dun. Vaak moest
deze toer ook nog eens worden volbracht in de meest barre
omstandigheden, zoals op een berg of in de woestijn. Het op deze
manier fotograferen vergde dus veel tijd en ervaring. Vrijwel uit-
sluitend beroepsfotografen hielden zich ermee bezig. Net als de
daguerreotypie bleef natte-plaat-fotografie het nadeel houden
dat het procédé te 'langzaam' was om actie vast te leggen.
Eén persoon voor langere tijd stilhouden bleek al moeilijk, laat
staan een hele groep. Onverwachtse foto's nemen was uitgesloten,
ook al vanwege de opvallende stellage van een camera met zwarte
afdekdoek bovenop een driepoot.

Tussen 1850 en 1860 worden de zogenaamde 'stereografieen'
populair. Stereografieen ziin twee afzonderlijke foto's van de-
dezelfde scéne, waarbij de tweede ietsje opzij van de eerste

wordtgenomen. Via een stereoscoop kan men de twee beelden

'over elkaar' zien, alsof het een driedimensionaal beeld betreft.
Het effect hiervan op de toeschouwer is, dat die zich ogen-
blikkelijk deelnemer voelt aan de scéne.

Met iedere nieuwe ontwikkeling raken meer mensen bij het
fotograferen betrokken. Het droge-plaat-proces, waarbij nog
steeds een glasplaat wordt gebruikt, komt in 1870 gebruiksklaar
in de handel. Rond 1880 wordt de eerste fotografische
afbeelding gereproduceerd in een krant. In 1888 ontwikkelt
Kodak de makkelijk hanteerbare rolfilm. Vanaf dat moment is

fotografie ook in handen van amateurs. De slagzin




- 30 =

voor het eerste Kodaktoestel luidde: 'U drukt op de knop, wij
doen de rest.' De koper kreeg de garantie dat de foto (de
'snapshot') 'helemaal foutloos' zou worden. De beroepsfoto-
grafen reageren op de nieuwe ontwikkeling door zich te gaan
toeleggen op meer verfijnde artistieke produkties (Rudisill
1971, Newhall 1976, Thomas 1978).







Longhorn. a Sauk and Fox. A daguerreotupe taken by Thomas M. Easterly some 8.8 Keokuk a noted Sauk and Fox leader. A daguerreotype taken b
round 1846—47: the wet-plate copy negative was made bu A. Zeno Shindler i Easterly some time around 1846—47: the wet-plate copy negative wa~

Zeno Shindler in 1868, twenty vears after Keokuk's death



SI9 =

DEEL II

Het fotograferen van Indianen, 1844 - 1925%

Het verzamelen van Indianen-portretten

Voorzover tot op heden bekend, werd de allereerste foto
van een Indiaan omstreeks 1844 gemaakt door de fotografen
Hill en Adamson. Op deze daguerreotype staat de Indiaanse
geestelijke Peter Jones afgebeeld. Omstreeks het midden van
de negentiende eeuw werden de meeste foto's van Indianen
genomen tijdens het bezoek van Indianendelegaties aan Washington.
Het optreden van delegaties, als vorm van diplomatie, was in de
koloniale periode vanuit Europa over komen waaien. Al in
1616 werden op bezoek komende Indiaanse chiefs aan het hof
in Engeland op doek geportretteerd. Vanaf 1790 worden er
ook dergelijke portretten van Indiaanse gasten in de Verenigde
Staten zelf vervaardigd, voornamelijk in New York. De jonge
Amerikaanse natie moest de praktijk van het uitnodigen van
delegaties wel voortzetten om de machtige stammen aan haar
grenzen niet te bruskeren. Men hoopte bovendien de Indianen
te imponeren en te intimideren met de pracht en praal van de
oostelijke steden, en zo een gunstig klimaat te scheppen voor
het tekenen van verdragen.

Als aan het begin van de negentiende eeuw de Indiaanse
bevolking in aantal afneemt en hun traditionele gewoonten zich
onder invloed van de westerse cultuur snel wijzigen, komt het
idee op om een regeringscollectie samen te stellen van portretten
van prominente Indiaanse leiders. 1In 1822 begint Charles
Bird King aan het samenstellen van een dergelijke collectie.

In 1852 wordt een Indiaanse delegatie die een bezoek
brengt aan Washington voor het eerst gefotografeerd. Al spoedig
wordt het bezoek aan een fotostudio een routine-onderdeel van

de diplomatieke plichtplegingen. De gemaakte foto's worden

*) Waar geen verwijzingen staan vermeld is dit overzicht voor een
groot deel gebaseerd op Fleming en Luskey 1986.



- 32 -

gereproduceerd voor het blanke publiek, dat zeer nieuwsgierig is
naar hoe de met veren getooide Indiaanse wilden er nu 'werkelijk'
uitzien. Illustratoren maken tekeningen aan de hand van de
foto's, om daarmee de suggestie te wekken dat de prent tijdens

de feitelijke rendez-vous is getekend. Pas twintig jaar later
zijn de fotografeertechnieken zo ver geévolueerd, dat er ook in
relatief donkere ruimten en in de buitenlucht opnamen kunnen
worden gemaakt.

In betrekkelijk korte tijd neemt het fenomeen van Indiaanse
delegaties die de regeringsstad bezoeken een grote vlucht. In
de winter van 1857 reizen zo'n negentig gedelegeerden van
dertien verschillende stammen naar Washington. Het is in het-
zelfde jaar, dat men zich begint te realiseren dat portret-
fotografie van Indianen ook een historisch en wetenschappelijk
belang dient.

In 1859 stelt Joseph Henry, de eerste secretaris van het
fameuze Smithsonian Institute, voor om systematisch foto's te
maken van bezoekende Indiaanse delegaties. De tijd dringt,
aldus Henry: 'Indians are passing away so rapidly...'(geciteerd in
Fleming en Luskey 1976:22). In 1867 bezoeken zoveel Indianen Washington,
dat ze gehuisvest moeten worden in leegstaande barakken. Het jaar
daarop is er geen geld meer voor ongemachtigde bezoeken van Indiaanse
delegaties aan Washington. Deze maatregel ondervindt van
Indiaanse kant veel protest, onder andere van een groep Sauk
en Fox-gedelegeerden die hadden willen klagen bij de toenmalige
commissaris voor Indiaanse Zaken over het gedrag van een
Indian Agent. In 1867 gaan er ook regeringsfotografen zelf
naar Indianen toe, zoals Alexander Gardner die bij Fort Laramie
foto's maakt van het ritueel roken van de vredespijp tijdens
de onderhandelingen tussen de Peace Commission en Oglala-
afgevaardigden (Cobb 1958).



- 33 -

In de eerste jaren van fotografie van Indiaanse delegaties
in Washington worden de meeste portretten gemaakt door A. Zeno
Shindler. De foto's van Shindler, tezamen met die van
William Blackmore en Joseph Henry, vormen een unieke collectie
die sinds die tijd is opgeslagen in het Smithsonian Institute.
Deze allereerste fotoverzameling waarover het Institute
beschikte, wordt geexposeerd in haar Gallery. In 1870 bouwt
het Institute haar eerste eigen fotografeer-appartement om
Indianen en archeologische voorwerpen te fotograferen. Na
Shindler wordt in 1872 Gardner de belangrijkste delegatiefotograaf.
Zijn vrouw heeft de ondankbare taak om hem te assisteren met
het poseren van de Indianen, ze uit te dossen in de veren en
kralen en inheemse kledingsstukken die werden bewaard door
de Gallery. Cobb schrijft het volgende over de Indianen

die de studio van Gardner bezochten:

..they often came to Washington dressed in odds and
ends of the white man's clothing rather than their
traditional dress. They would bring their squaws and
papooses to the Gallery with them and while the Gardners
were engaged with sitting, the Indian children would
appropiate any articles or items of furniture that

they could get away with. (Cobb 1958: 134)

Scherer wijst erop, dat er zelfs bij de meer serieuze
fotografen van het Smithsonian, die zich meer dan de commer-
ciele fotografen tot taak hadden gesteld historische
registraties te maken, een neiging te bespeuren valt om
de meer exotische kant van de Indiaan vast te leggen.
Veelvuldig dragen gefotografeerde Indianen exact hetzelfde

Indiaanse kostuum. Soms, zoals in het geval van Sky



e S e

Striking the Earth, een Chippewa-Indiaan die in 1896 in het
Smithsonian wordt gefotografeerd, wordt een veren-stoffer

als attribuut gebruikt in plaats van de traditionele hoofdtooi.
In andere gevallen zijn de cataloguskaarten en -nummers nog

op de artifacten te zien, temidden waarvan een foto is genomen.
Zo is er een foto van omstreeks 1900 met daarop een schrijvende
Winnebago-Indiaan, waarop maar liefst drie verschillende
kaartjes zijn te vinden, aan zijn drum, zijn linkermouw en aan
zijn ratel-kalebas. Scherer merkt hierover op dat elke
overeenkomst van deze foto met de werkelijkheid waarschijnlijk

op louter toeval berust. (Scherer 1975: 75).

Vanaf 1879 heeft het Bureau of American Ethnology het
beheer over de Indianenfoto's, die worden opgeslagen in de
Smithsonian's National Anthropological Archives. Na 1900
vervullen de bezoekende delegaties niet langer meer hun
prominente rol in de Amerikaanse Indiaanse politiek. Het
fotograferen van gedelegeerden wordt van dan af voornamelijk
verricht door regeringsstudio's, die de concurrentieslag
winnen van privé-ondernemingen.

Het Bureau of Ethnology blijft echter grote waarde hechten
aan het fotografisch vastleggen van Indianen, niet alleen uit
historisch, maar steeds meer ook uit antropometrisch standpunt.
Als aan het eind van de negentiende eeuw de antropologie als
wetenschap begint op te komen, ziet het Bureau in de foto-
grafie een nuttig middel om die groei te stimuleren.

Fotografie is vooral bruikbaar in de omgang met de 'wildere'
stammen, die 'zich tegen de gebruikelijke fysieke metingen
zouden verzetten vanwege gebrek aan vertrouwen of andere
redenen'. Antropologie is in die jaren in de eerste plaats

fysische antropologie. De veldmedewerkers van het Bureau



w98 «

stelden zich ten doel om 'groepsfoto's te verkrijgen waarop

de personen zo zouden worden opgesteld, dat hun postuur en
andere fysieke elementen kunnen worden gemeten in verhouding
tot een reeds bekende eenheidsfiguur ("unit figure"), die

met die bedoeling aan de groep is toegevoegd' (beide

citaten uit het 26th Annual Report van het BAE, geciteerd in
Fleming en Luskey 1971: 178). In verschillende laboratoria
worden de bezoekende Indianen tegen kunstmatige achtergronden
of andere bekende objecten gefotografeerd om fysieke metingen
mogelijk te maken die voldoende nauwkeurig zouden zijn voor
practische toepassingen. De foto's worden vaak zo genomen
dat er een exact portret ('en face') kan worden afgedrukt.
Daarnaast worden ook veelvuldig extra opnamen 'en profile'
gemaakt en een van de gezichtshoek vanaf het cranium. In enkele
gevallen wordt er van het gezicht van de bezoekende Indiaan

bovendien nog een afdruk in gips gemaakt.




NNt

ST EREREBY A L\N

L R

Zuni students Frank Cushing,
or Ealy, Mary Ealy and Jennie
maker after their stay at the Carlisle
w School, Pennsulvania. Probably by

o N. Choate




2:2

s BF =

Fotografie en het civiliseren van de Indianen

Het maken van een daguerreotype of een natte-plaat negatief
kost veel tijd. Daarnaast vergen beide technieken een relatief
lange belichtingstijd, waardoor de beweging, de actie, niet
'stilgezet' kan worden. Een daguerreotype vertegenwoordigt
een wederzijds bewuste participatie van zowel fotograaf als
subject (Rudisill 1971: 119). Deze tekortkoming van het medium
impliceert dat er geen foto's beschikbaar zijn van de z.g.

'Indian Wars', de oorlogen die de Amerikaanse regering vooral tegen
de Plains-Indianen voerde. Als omstreeks het midden van

de vorige eeuw de tot dan toe permanente westelijke grens van
de Mississippi wordt opgeheven, breken er tal van gevechten
tussen Indianen en kolonisten uit. In die dagen heeft een
fotograaf die met al zijn voorraden en materiaal in het gebied
rondreist bescherming van het leger nodig. Ondanks alle
gevaren krijgen echter zelfs de officiele fotografen van
regeringswege nauwelijks voor hun foto's betaald. Er wordt van
hen verwacht dat ze winst zullen maken door hun foto's ook aan
de nieuwsgierige blanke bevolking door te verkopen.

In 1876 wordt de Zevende Cavalerie van generaal Custer
door de manschappen van Sitting Bull en Crazy Horse verslagen.

De ontzetting onder de blanke Amerikanen is groot. Er volgen
strafexpedities en in 1877 wordt Crazy Horse gedwongen zich over
te geven. Niettemin wordt hij tijdens zijn gevangenschap vermoord.
Tijdens ziin leven is er nimmer een fotografisch portret van hem »
gemaakt. Volgens Fleming en Luskey (1986: 47) heeft hij klaar-
blijkelijk te weinig tijd in de blanke samenleving doorgebracht om te
kunnen worden gefotografeerd. Volgens de auteur Peter Matthiessen
weigerde Crazy Horse zelf om te worden gefotografeerd. Hij had,

aldus Matthiessen, lering getrokken van de ervaring van twee



= X3

Indiaanse leiders, Red Cloud en Spotted Tail, die in 1870
een reis maakten naar het oosten van de Verenigde Staten.
Toen zij de enorme aantallen blanken daar zagen, begrepen
de twee leiders, schrijft Matthiesen, dat de
nederlaag voor hun volk onafwendbaar was. Omdat beide Indianen
zich tijdens hun bezoek hadden laten fotograferen werd er van
hen gezegd dat ze 'hun geest hadden laten vangen in een doos',
en ondanks al hun verontwaardiging over het verraad van het
Fort Laramie-verdrag zou geen van de twee ooit nog oorlogvoeren.
(Matthiesen 1983: 8).

De Indiaanse leider Sitting Bull liet zich echter wel, en
vaak tegen betaling, fotograferen. Mogelijkerwijs is hij
de eerste Indiaan geweest die zelf een foto heeft gemaakt.
Er is een afdruk van een met een deken omhulde man bewaard
gebleven, met als bijschrift: 'Sitting Bull trying to steal the
trade.' Waarschijnlijk heeft een blanke fotograaf de camera
neergezet en er toen zelf voor geposeerd, waarop Sitting Bull
de sluiter losliet. (Fleming en Luskey 1986: 47).

Vele Indianen die rond 1880 op reservaten zijn ondergebracht,
raken daar afhankelijk van kleding- en voedseldistributie.
In 1890 tekenen zich twee rivaliserende facties af op het
Pine Ridge- en Rosebud-reservaat; de z.g. 'vriendelijken' en
'vijandigen'. Op een uithoek van het reservaat voeren de
vijandigen hun door de overheid verboden 'Ghost Dance'-ritueel
uit. De autoriteiten zien de Messianistische beweging aan
voor het begin van weer een nieuwe Indiaanse opstand. Militairen
worden naar het gebied gezonden. Hetzelfde jaar vindt de
Wounded Knee-slachting plaats. Sitting Bull is een van de
eerste slachtoffers. De fotograaf Trager neemt later foto's

op de plaats van het bloedbad. Trager was in het gebied om



- BE -

een graantje mee te pikken van het sensationalisme zoals dat
werd opgeklopt rond de Ghost Dance. Binnen een paar dagen
na de massamoord heeft hij zijn eigen Northwestern Photographic
Company opgezet om zijn foto's te adverteren en te verkopen.
Trager kent weinig schroom: op de achterkant van zijn foto's,
met de schokkende beelden van verstijfde lichamen in de sneeuw,
maakt hij reclame voor een kuur tegen epilepsie. (Fleming en
Luskey 1986: 48), Wounded Knee betekende het definitieve einde
van de Indian Wars.

Na de Amerikaanse Burgeroorlog, in 1865, is bijna het
gehele westen (behalve Oklahoma) georganiseerd in staten of
territoria. De overheid begint een nieuwe reservaatspolitiek;
zij tracht de Indianen zelfvoorzienend te maken en ze tegelijker-
tijd om te vormen tot landbouwers. De bedoeling is, dat er
onderwijs gegeven gaat worden op handwerkscholen. De kerk en
liefdadigheidsinstellingen worden te hulp geroepen. Doordat
de blanke kolonisten oprukken, de buffalo's nagenoeg zijn uit-
geroeid en mede daardoor er grote problemen zijn om aan voedsel
te komen, raken de meeste Indianen in een afhankelijke positie.
In 1870 kondigt president Grant zijn nieuwe 'vredes'-politiek
af. De reservaten worden toegewezen aan verschillende
christelijke kerkgenootschappen, die op hun beurt de agenten
kunnen benoemen die de reservaten zullen gaan beheren. De
Indianen op de reservaten blijken veel gemakkelijker te fotogra-
feren dan de rondzwervende en aanvallen uitvoerende bands.
Als in die periode de fotografeertechnieken verbeteren en vooral
de droge-plaat-techniek populair wordt, die een grotere mobiliteit
mogelijk maakt en minder omslachtig is dan het natte-plaat-proces,
komen er honderden fotografen beschikbaar om de Indianen vast te
leggen. Met Indianenplaatjes valt winst te behalen. Er is

een grote vraag onder de blanken naar beelden van de 'wilden'



B

aan de frontier, met name in de tijd van de Indian Wars.
De studio's vestigen zich veelal in de nabijheid van militaire
forten. Op die manier kunnen zowel foto's gemaakt worden van
de troepen als van de naburige Indianen. Bovendien geniet
men de bescherming van het leger.

De regering realiseert zich steeds meer dat het onderwijs
een belangrijk instrument is tot verandering op de reservaten.
De eerste grote regeringskestschool wordt echter op verre
afstand van de Indiaanse gebieden opgericht. Pratt, een
militaire officier die gevangen genomen Indianen in Florida
onderwees, krijgt tot taak de school in Carlisle in de staat
Pennsylvania te vestigen. Hij wil een model-Indianenschool
stichten: 'To civilize the Indian, get him into civilization.
To keep him civilized, let him stay.'(geciteerd in Fleming en
Luskey 1986: 74). Op school worden de haren kortgeknipt en is het
spreken van de Engelse taal verplicht. Later geeft Pratt lezingen
over hetgeen hij met zijn school heeft bereikt. Handig buit hij daar-
mee de macht van foto's uit. Tijdens zijn spreekbeurten laat hij
foto's zien van 'ervoor' en 'erna'. De foto's moeten onderstrepen
dat de Indianen veranderd kunnen worden, en dat hij wist hoe je dat
moest aanpakken. In 1884 zijn er zo'n 200 Indiaanse scholen,
en in 1887 zijn er dat inmiddels 10.000.

Een nieuw tijdperk begint op de reservaten. Tegen het
einde van de negentiende eeuw zitten de eens zo vijandige 'wilden'
veilig opgeborgen. De publieke houding tegenover de Indiaan
verandert. Meer en meer wordt hij nu gezien als de 'noble red
man'. De lichtgewicht en met één hand vast te houden Kodak-
camera plaatst de fotografie definitief in handen van brede

lagen van de bevolking.



= 40 =

De beroepsfotografen proberen zich hiervan te onderscheiden
door met nieuwe apparatuur een eigen, gestileerde invulling te
geven aan het beeld van de edele wilde. Sommigen leggen zich
toe op de z.g. documentaire-fotografie. Zij registreren het
leven op de reservaten in die tijd. Twee beroemde documentaire-
fotografen van rond de eeuwwisseling zijn Fred. E. Miller en
McClintock. Miller is van 1897 tot 1910 regeringsemployée
op het Crow-reservaat. Hij legt zowel traditionele als moderne
elementen van de Indiaanse levensstijl op foto vast. Opvallend
is, dat hij geen pogingen ondernam, zoals de meeste andere
documentaire-fotografen, om te romantiseren. McClintock
onderzoekt de verhalen en de overgebleven herinneringen
van oude Blackfoot-Indianen. Als aanvulling op zijn inventari-
satie gebruikt hij een camera. Veruit de meest bekende
documentaire-fotograaf uit die periode is uiteraard Edward S.
Curtis. Op zijn werk en zijn persoon komen we later uitvoerig
terug.

Een aparte categorie fotografen vormden de z.g. expeditie-
fotografen, die erop uit trokken om de bewoners en het landschap
van de westelijke wildernis veoor de nieuwsgierige burgers in het
oosten vast te leggen. Vooral in de begindagen van de fotografie
is het geloof in het realiteitsgehalte van een foto dermate
groot, dat de thuisgebrachte beelden voor het publiek onomstotelijk
aangaven hoe het Westen er uit moest zien (cf. Rudisill 1971).

Al in het begin van de negentiende eeuw, in 1804, vond er
een regeringsexpeditie plaats van Saint Louis naar de Stille
Oceaan, onder leiding van de legendarische Lewis en Clark.

In 1813 richt het Amerikaanse Congres het z.g. Corps of Topo-
graphical Engineers op. Het corps was al spoedig, aldus Fleming
en Luskey (1986: 102), de centrale instelling van de 'Manifest
Destiny'-politiek.




27 John C. Fremont (1813-9o0). Prob- 28 Plains Indian village. Possibly by Solomon Carvalho,
ably by Mathew Brady, about 18x0. 1853. Whole plate (detail). Collection of the Library of
Imperial plate. Collection of the Oak- Congress, Washington, D.C.

land Museum, Oakland, Calif.

Exploring the trai o California
in 1850. The first known
daguerreotype made in the
American West.




203

e

Expeditie—-fotografen

In 1842, drie jaar nadat de fotografie in Amerika is
geintroduceerd, begint een tijdperk van expedities naar het
westen, dat achteraf de periode van de 'Great Reconnaissance'
is gaan heten. De eerste grote expeditie die in hetzelfde
jaar op weg gaat, is die van Frémont, een 29-jarige 'topo-
graphical engineer'. Doel is de Rocky Mountains te verkennen.
Met hem reist de Duitse kunstenaar en cartograaf Preuss mee,
die een persoonlijk dagboek bijhoudt van de ervaringen tijdens
de tocht. Preuss schrijft zijn mening onverbloemd op: 'Frémont
set up his daguerreotype to photograph the rocks; he spoiled
five plates that way. Not a thing was seen on them. That's
the way it often is with these Americans. They know everything,
they can do everything, and when they are put to a test, they
fail miserably.' Tijdens deze expeditie wordt er nog geen heuse
poging ondernomen om Indianen te fotograferen. Wel merkt Preuss
in zijn dagboek op: '...we see smoke rising in the mountains.
Here that can mean nothing else but Indians' (beide citaten in
Fleming en Luskey 1986: 102). Wat betreft informatie-winning
wordt de expeditie een falikante mislukking, maar dat maakt
niets uit, aldus de toenmalige president Polk: 'als retoriek en
symbool was zij subliem' (ibid.).

Tussen 1845 en 1848 vinden de eerste werkelijk grootschalige
expedities plaats van het Corps, de z.g. 'Mexican War Surveys'.
De bedoeling is bevoorradingsroutes en locaties voor slagvelden
in kaart te brengen en tegelijk de oppositie van de zuidwestelijke
Indianenstammen in te palmen. In die tijd oefenen de spoorweg-
maatschappijen een steeds grotere druk uit op de regering
om expedities op touw te zetten. Er is informatie nodig over
geschikte trajecten voor toekomstige treinverbindingen ('to link
the continent'). Met name de Pacific Railroad Surveys geven

de expeditiefotografie een stimulans.



R

In 1853 vindt er een expeditie plaats naar het Washington
Territory, onder leiding van gouverneur Isaac I. Stevens.
Regeringsfotograaf John Mix Stanley reist met hem mee. Onderweg
maakt hij daguerreotypen van Blackfeet-Indianen. Gouverneur

Stevens noteert daarover het volgende in zijn dagboek:

The Blackfeet were delighted and astonished to see their
likeness produced by the direct action of the sun. They
worship the sun, and they considered that Mr. Stanley was
inspired by their divinity, and he thus became in their
eyes a great medicine-man. (geciteerd door Edward Lucy
Smith - 1975: 35)-

Al voor hun vertrek uit Fort Union aan de Missouri-rivier
had Stanley daguerreotypen van de naburige Indianen genomen
en volgens Stevens waren zij 'zeer blij met hun daguerreotypen'
(Rudiatdl - 1971 107).

In hetzelfde jaar dat de expeditie van Stevens plaats
vindt, leidt Frémont opnieuw een expeditie, ditmaal naar Utah.
Vanwege zijn eerdere falen neemt hij deze keer een gerenommeerd
daguerreotypist mee, de kunstenaar Solomon Nunes Carvalho uit
Baltimore. Carvalho schrijft een verslag van de reis waarin
hij opmerkt dat de Cheyenne-Indianen het op prijs zouden stellen
als hij bij hen bleef. Ze zouden hem hebben aanbeden als iemand
die wist om te gaan met de buitengewone krachten van de
zwarte kunst ('necromancy'), schrijven Fleming en Luskey (1986:
104). Het feit dat Carvalho kwik gebruikte om zonneplaat jes
te maken en hun bronzen sieraden te 'verzilveren' had hen
zeer verbaasd. Over zijn bezoek aan een Cheyenne-dorp aan de

Big Timber-rivier merkt Carvalho op:

I went into the village to take daguerreotype views of
their lodges, and succeeded in obtaining likenesses of an
Indian princess - a very aged woman, with a papoose, in




- 49 =

a cradle or basket, and several of the chiefs. I had great
difficulty in getting them to sit still, or even to submit

to having themselves daguerreotyped. I made a picture, first
of their lodges, which I showed them. I then made one of

the old woman and papoose. When they saw it, they sought

I was a 'supernatural being'; and, before I left camp, they
were satisfied I was more than human. (Geciteerd door
Ruddisdill 1971%:105).

De belangrijkste taak van Frémonts reis is het uitzoeken
van de meest geschikte route voor de transcontinentale spoorweg.
Na de tocht pleit Frémont ervoor, dat de Rockies in wintertijd
het beste konden worden overgestoken bij de Sand Hills Pass.

Daar zou de minste sneeuw liggen. Om dit te staven had

Frémont visueel bewijsmateriaal meegebracht in de vorm van
daguerreotypen. Frémont vindt zijn daguerreotypen zo overtuigend,
dat hij zich daarop beroept bij zijn pogingen de natie enthousiast
te maken voor de spoorverbinding (ibid. 107).

Tussen 1854 en 1860 brekener oorlogen uit met verschillende
Indianenstammen en vinden er bijna geen westwaartse
expedities meer plaats. De engineers van het Corps worden
ingelijfd in de slag leverende legereenheden. Kolonel Frederick
West Lander weet in 1859 echter nog wel een onderzoekstocht
te organiseren, Hij probeert vanuit Salt Lake City een nieuwe
wagenroute naar het oosten te vinden. Met hem reist de New
Yorkse fotograaf Bierstadt, die tijdens de reis de eerste
technisch geslaagde set van 80 stereografieen maakt, waarvan
velen Indianen tot onderwerp hebben.

Ondertussen laat ook de Amerikaanse Burgeroorlog (1860-1865)
in fotografenkringen haar sporen na. De harde werkelijkheid van
de oorlog laat op veel fotografen een onuitwisbare indruk na.
De toonzetting van hun afbeeldingen verandert van romantisch

naar realistisch. Fotografen als Jackson, 0' Sullivan en



Ny )

Hillers, die aan het front tal van realistische scénes op de
gevoelige plaat zetten, laten de nieuwe, wakkere kijk op de
wereld ook in hun latere foto's van de American West uitkomen.
Als in 1869 de Union Pacific-ende Central Pacific-spoorlijn
aansluiting op elkaar vinden, is de verbinding tussen de oost-
en de westkust een feit. Vanaf dat moment is er een nieuwe
urgentie: in snel tempo moet zoveel mogelijk 'wetenschappelijke'
kennis worden vergaard over de verdwijnende frontier. In de
periode 1867-1879 vinden er vier grote geografische en
geologische onderzoekingen plaats; twee onder verantwoordelijk—
heid van het War Department, en twee onder die van het
Department of the Interior. De vier wetenschappelijke expedities,
die de geschiedenis later ingaan als 'The Four Great Surveys',
worden allemaal begeleid door legerescortes. Terwijl de twee
eerste expedities overwegend tot taak hebben geografische
kaarten van het westen op te stellen en het gebied militair
te verkennen, verschuift de nadruk in de latere twee meer naar
het verrichten van geologische en etnologische studies. De
expedities leggen vaak contacten met Indianenstammen die nog
nauwelijks of nooit blanken hebben gezien. Het hele westen geldt
in die dagen als één groot wetenschappelijk laboratorium,
waarin men kan nagaan waar zich de natuurlijke hulpbronnen van
de jonge natie bevinden. De fotografie wordt in deze het
belangrijkste wetenschappelijke instrument.
De eerste van de vier grote expedities is de King Survey,
die plaatsvindt tussen 1867 en 1879. King heeft als opdracht
om vanuit het Great Basin een oostwaartse route te vinden
voor de Central Pacific spoorwegmaatschappij. Als fotograaf

huurt King Timothy O' Sullivan in, die een oude legerambulance



- B

plus twee ezels meekrijgt als mobiele donkere kamer. De geheime
bijpbedoeling van de expeditie is om ten behoeve van het War
Department, van Indianenstammen die ze onderweg tegenkomen het
grondgebied en de gedragingen te verkennen.

Tussen 1871 en 1879 vindt de Wheeler Survey plaats. Opnieuw

reist O0' Sullivan mee, ditmaal in dienst van luitenant Wheeler.
Net als King heeft Wheeler een opdracht meegekregen van het War
Department. Hoewel hij in de eerste plaats geografische en topo-
grafische observaties rondom de Colorado-rivier moet maken, en
het toekomstig economisch potentieel van het gebied zo goed
mogelijk moet beoordelen, moet hij echter ook een geheime militaire
verkenning van de Southwest uitvoeren, ter ondersteuning van de
pogingen van generaal Crook om de Apache- en Paiute-Indianen
uit het gebied te verdrijven. Wheeler geeft het War Department het
advies om voor meerdere achtereenvolgende expedities een
permanent fotografencorps in het leven te roepen. De doelstelling
van dit corps zou moeten zijn om afbeeldingen te vergaren ten
behoeve van een documentatiesysteem dat het leger informatie zou
kunnen verschaffen over de Indiaanse vijand.

De tocht die Wheeler maakt is vol met moeilijkheden.
Zo ziet hij zich tijdens de expeditie genoodzaakt om zijn manschappen

op te dragen in geforceerde mars door de Death Valley te trekken.
De omstandigheden zijn dermate zwaar, dat twee leden van de
expeditie in de vallei bezwijken. De temperatuur is overdag zo
extreem hoog dat de chemicalieen van O' Sullivan beginnen over
te koken. Bij een andere gelegenheid, tijdens de bootreis over

de Colorado-rivier, moet O' Sullivan in het water duiken om

een deel van zijn overboord geslagen uitrusting te redden.

De energieke fotograaf draagt zijn materiaal over steile wanden

en op de meest onmogelijke punten maakt hij zijn glazen negatieven.



- 46 -

Op de expeditie reist ook de journalist Frederick Loring mee,
die een verslag van de survey moet gaan publiceren om daarmee
de steun van het Congres te winnen. Zijn eigenlijke opdracht

is echter om het War Department te voorzien van inlichtingen
ten behoeve van toekomstige  strafexpedities tegen de Indianen.
Eind 1871 reist Loring vanuit Californie met een postkoets
terug naar Washington. Onderweg, in Arizona, wordt de koets
onverwachts door Apaches aangevallen, en Loring vindt de dood.
De Apaches nemen voor 25.000 dollar aan goud mee, plus
waarschijnlijk Lorings aantekeningen en O' Sullivans foto-nega-
tieven, waarvan de Apaches vreesden dat de regering die tegen
hen zou gebruiken. O0' Sullivan wist toch nog meer dan 700
stereografieen van onder andere de Grand Canyon, Mohave- en
Apache-gidsen, en Paiute- en Shoshoni-chiefs naar huis te

brengen.

De derde grote expeditie is de Hayden Survey, die van 1870

tot 1879 plaatsvindt, en het Great Basin als veld van onderzoek
heeft. Hayden heeft geen geld voor een fotograaf. Toch reist
William Henry Jackson mee als vrijwilliger. Zijn reiskosten
worden wel vergoed, en hij krijgt het recht zelf de afdrukken

van zijn negatieven in de handel te brengen. Jacksons uitrusting
bestaat uit een stereocamera, een 63 x 81 inch camera, en

400 glazen negatief-platen. Zijn pakezel moet 150 kilo uitrusting
tillen, berg op en berg af. Bovendien neemt hij twee leger-
ambulances mee, een als opslagkamer en een als donkere kamer.
Omdat Hayden terug wil komen met ontwikkelde prenten, neemt
Jackson ook meteen ontwikkelaar mee. Tijdens de reis gebruikt

Jackson zoveel mogelijk de faciliteiten van plaatselijke studio's,




I 2

zoals die in Salt Lake City. In 1871, tijdens een expeditie
naar het Yellowstone-gebied, stuit de groep op enkele
Bannock-Indianen. Ze zijn het sterven nabij. Als Hayden ze
een handvol suiker en wat koffie aanbiedt, stemmen ze in met
het maken van een foto. In 1874 maakt Jackson een tocht naar
de Rocky Mountains met een stereocamera en een 5 x 8 inch
camera, en een nieuwe, opvouwbare donkere kamer. Op zijn weg ontmoet
Jackson verschillende groepjes rondtrekkende Ute-Indianen,
en hij slaagt erin verschillende Utes te fotograferen. Maar
als hij op een gegeven moment het kind van de onder-chief
Tush-A-Qui-Not wil fotograferen, werpt deze een deken over
de camera en schreeuwt hem toe: 'Making all Indians sick ...
all die ... OK for groups of men but not women and children
... not whole village.' Twee andere chiefs, die naar
Washington waren geweest en hadden geleerd dat regerings-
vertegenwoordigers ook foto's tegen hen konden gebruiken,
waarschuwen Jackson dat hij zich beter snel uit de voeten kan
maken (Jackson, geciteerd in Fleming en Luskey 1986: 107).

Later fotografeert Jackson voor Hayden de duizenden jaren
oude pueblo-nederzetting Mesa Verde. De foto maakt grote
indruk op het Amerikaanse Congres. In 1876 reist Jackson
naar de Hopi's, en het jaar daarop wil hij met behulp van het
nieuwe droge-plaat-proces foto's maken bij de verschillende
pueblo-volken. Doordat de film die hij nodig had met grote
vertraging in Santa Fe aankwam, had Jackson slechts tijd
om één negatief te testen. Jackson fotografeerde vervolgens
in de pueblo's Acoma, Laguna, Taos, Zuni, en spoedde zich
terug om de film te ontwikkelen. Daar bleek dat alle 400
negatieven waren mislukt!

De laatste grote survey, tussen 1871 en 1879, is die van

ma joor Powell (de Powell-Survey). In de burgeroorlog was hijzijn linkerarm




= B =~

kwijtgeraakt. Van de Ute-Indianen, in wiens taal en ceremonies
Powell zeer geinteresseerd was, kreeg hij de bijnaam 'Karpurats'
(de eenarmige man). Powell was bij het Smithsonian aangesteld
voor het verzamelen en in kaart brengen van Indiaanse mythen
en artefacten.

Tijdens zijn allereerste expeditie naar de Colorado-rivier,
in 1869, worden drie van zijn mannen door Paiute-Indianen
gedood. Als Powell in 1871 opnieuw de Colorado-rivier afzakt,
in gezelschap van onder andere de fotograaf Edward O' Beaman,
is hij inmiddels een nationale held geworden. Op een zeker
momenr komt de groep tijdens deze reis een jong Ute-paar tegen.
De bootsman Hillers (die later zelf fotograaf zou worden)
schrijft in zijn dagboek over die ontmoeting: 'Beaman took a
photograph of these two children of nature... who had no
objection to having their photograph taken. Beaman gave them
a copy, but they did not show any curiosity' (Hillers, geciteerd
in Fleming en Luskey 1986: 109). Beaman zelf noteert in zijn
aantekeningen: 'We immortalized them through the camera...'
(idem). Later op de expeditie maakt Beaman foto's van de
Cirkeldans (de 'Tu-Vo-Koki') van de Paiute-Indianen. Deze
opnamen zijn de allereerste fotografische vastlegging van een
Indiaanse ceremonie. Volgens Fleming en Luskey (idem) arrangeerde
Powell op welke wijze Beaman de Indianen moest fotograferen. Dat

blijkt onder andere uit het feit dat op sommige foto's de Paiutes zomer-

andere uit het feit dat op sommige foto's de Paiutes zomer-
kostuums en op andere foto's winterkostuums dragen. Na een
hooglopende ruzie wordt Beaman door Powell ontslagen. De
bootsman John K. Hillers, die ondertussen de kneepjes van
het fotografeer-vak heeft afgekeken, wordt op Powells

expeditie naar de Grand Canyon in 1872 diens belangrijkste



- g

fotograaf. Tijdens deze tocht bezoekt Hillers ook voor korte
tijd de Hopi-winterdansen. In 1873 vraagt Powell aan de kunste-
naar Thomas Moran of die mee wil gaan op de expeditie die

dat jaar plaats zal vinden. Hij moet de Indianen in artistieke
poses op gaan stellen. Hillers zou ze dan in een romantische
omgeving kunnen fotograferen. In hetzelfde jaar wordt Powell
door het Secretary of the Interior benoemd tot Commissaris voor
Indiaanse zaken. Om aan het Congres en het publiek het

verhaal te kunnen vertellen van de traditionele leefwijze van

de Indianen, gebruikt Powell als bijschriften bij de expeditie-
foto's wel de werkelijke Indiaanse namen (bijvoorbeeld van
ceremonies), maar verder volledig verzonnen titels (cf. 'The
Little Hunter and his Sweetheart') De realiteit van stervende,
half-naakte mensen die van hun land worden ver jaagd wordt niet
getoond.

De Indianen moeten niet alleen poseren, maar krijgen ook
kostuums aangetrokken die niet echt bij hen horen. Veel van
de kledingstukken worden vervaardigd onder leiding van de
zuster van Powell, E.P. Thompson. Het idee is Indiaanse
kleren te maken zoals die eruit zagen 'voordat de blanken
kwamen' (Scherer, 1975). Op een foto staat een Paiute-vrouw
met een White River Ute-dierenvel als kledingstuk. Powell
had die rok al eerder, in 1868, naar Washington meegenomen en
hem voor deze gelegenheid bij het Smithsonian Institute opgehaald
en meegenomen naar het veld. Het catalogus-nummer van het
Nationale Museum is nog op de foto te zien.

Niettemin stijgt Powells roem alsmaar verder. In 1874
publiceert het Congres Powells etnografische studies en foto's.
In 1877 geeft hij zelf het boek 'Contributions to North American
Indians' uit. Het Smithsonian beschouwt hem op dat moment als

dé leidende expert op het gebied van Indianen. Het Interior



- 50 -

Department vraagt hem een linguistische classificatie te maken
van de Indiaanse culturen ten behoeve van het nieuwe reservaten-
systeem. Alle etnografische collecties van de regering komen
onder het beheer van Powell, en Hillers krijgt alle roem voor

de foto's die tijdens de expeditie zijn gemaakt (Beaman wordt

niet meer genoemd). De ster van de oud-bootsman is rijzende.

Als Hillers in 1875 de Grand Council van verschillende
Indianenstammen in Oklahoma fotografeert, schrijft hij trots in
zijn verslag: 'I found six Cheyenne who had just left the

warpath ... I took them among the rocks and set them up as

food for my camera (Fleming en Luskey 1986: 110).

Vanaf 1879 worden alle surveys bij een instantie samen-
gebracht, de United States Geological Survey (USGS).
Het Bureau of Ethnology zet, onder leiding van Powell, het
etnografische werk van de surveys voort. In 1880 wordt Powell
bovendien directeur van de USGS. Het Corps of Army Engineers
is dan feitelijk uitgeschakeld als factor van betekenis.
Majoor Powell is, aldus Fleming en Luskey (ibid. 110) degene
geweest, die de antropologie tot een beroep heeft gemaakt,
ook al werd het toen nog uitgevoerd door zelfgeschoolde amateurs.
Tijdens zijn expedities had Powell geleerd wat de waarde van
fotografie als vorm van documentatie kon zijn. In het derde
jaarlijkse rapport van het Bureau of Ethnology (1881-82) staan
voor het eerst gedrukte foto's afgebeeld als illustratie-
materiaal. In het eerste jaarlijkse rapport brengt Powell
als volgt onder woorden, wat de bedoeling van de expedities

was:




2

- 51 -

The endeavor as far as possible was to produce results
that would be of practical value in the administration
of Indian affairs, and for this purpose especial
attention has been paid to vital statistics, to the
discovery of linguistic affinities, the progress made

by the Indians toward civilization, and the causes and
remedies for the inevitable conflict that arises from
the spread of civilization over a region previously
inhabited by savages. (John Wesley Powell, First Annual

Report of the Bureau of Ethnology, geciteerd in Younger
1984: 15,16)

Zoals gezegd, was de fotografie in deze taakstelling'een
sleutelinstrument. Ter illustratie: aan het eind van zijn
loopbaan had de fotograaf Hillers maar liefst 3000 negatieven
op de Powell-expedities gemaakt, en niet minder dan 20.000
in opdracht van het Bureau of Ethnology. De produktie van
William Henry Jackson was echter nog groter. Toen hij in
1942 op 99-jarige leeftijd stierf, had hij ruim 80.000 foto's
van de American West gemaakt.

Uit het tijdperk van de Great Surveys is veel kennis
voortgekomen over tot dan toe nauwelijks bekende territoria.
Elke survey omvatte zowel onderzoekingen van de natuur
als van de verschillende Indiaanse culturen. Uit de
expedities zijn tal van publicaties voortgekomen; alleen
al de Hayden-survey resulteerde in vijftig gedrukte verslagen.
De portretten die er op de tochten werden gemaakt, zo
schrijven Fleming en Luskey (1986: 110) 'drukken de trotse
waardigheid uit van de volken die ze tegenkwamen. Ze
beantwoordden aan de dringende oproep van Hayden om een
frontier vast te leggen die zo snel verdween: "Hurry up...

You are losing golden opportunities!"'

Fotografie en antropologie

In 1881 maakt de Duitser Franz Boas een veldreis naar




- 52 -

de nieuwe wereld. In een brief schrijft hij aan zijn ouders:

'Fotografie is zo belangrijk, dat ik er zoveel als maar
mogelijk is van wil profiteren.' Twee jaar later maakt hij

een door hemzelf gefinancierde reis naar de noordwest-kust
van Amerika, waar hij in de dorpen Comox en Cowichan foto's
van Indianen maakt. Een en ander verloopt echter niet zonder
moeilijkheden. De mensen zijn, aldus Boas, 'wantrouwend en
onbenaderbaar'. Als hij op een bepaald moment een totempaal
fotografeert, verschijnt opeens de Indiaanse eigenaar, die
voor het nemen van de foto geld wil hebben. Boas schrijft
hierover: 'natuurlijk weigerde ik, omdat ik mezelf niet de
mogelijkheid wilde onthouden te fotograferen wat ik zelf wilde'.
(Fleming en Luskey,ibid. 141) Naderhand wordt de totempaal-
eigenaar Boas' voornaamste tolk in het gebied. Tijdens een
volgende reis, in 1888, huurt Boas een fotograaf in voor het
maken van etnografische foto's. De man krijgt opdracht vijf
Haida-gevangenen van voren en van opzij te fotograferen, en
Boas gebruikt de afdrukken later, tijdens zijn verdere studie,
als standaardafbeeldingen van fysieke typen. Met die
bedoeling meet hij meteen ook hun lichaamsafmetingen op. Later
gebruikt hij deze in zijn klassificatieschema's aan de
achterzijde van de foto's. Op deze manier zijn foto's, aldus
Boas, 'meer waardevol vanuit wetenschappelijk oogpunt'. Met
door Boas geintroduceerde vergelijkingen van (gefotografeerde)

typen is de fysische antropologie geboren.

Antropologen blijken vaak een welwillende hulp in de
assimilatieproblematiek van de opeenvolgende Amerikaanse
regeringen te zijn. De General Allotment Act van 1887 deelt

de Indiaanse reservaten op in percelen: één lap grond voor



5T

iedere Indiaan. Het surplus wordt verkocht aan blanke boeren.

Op die manier verliezen de Indianen tussen 1887 en 1930 ongeveer

30 miljoen hectare grond. In pogingen van de regering om

de Allotment Act te effectueren fungeren antropologen vaak

als intermediair. Uiteindelijk leiden deze hand- en spandiensten

voor de overheid er in een aantal gevallen toe dat de betrokken

antropologen hun laatste restje krediet bij de Indianen verspelen.
Een paar antropologen blijven echter nog wel het

vertrouwen genieten van de Indianen bij wie ze gestationeerd

zijn. Een van hen is Alice Cunningham Fletcher. Op uitnodiging

van de Pawnee-Indianen fotografeert zij aan het einde van de

negentiende eeuw de heilige Hako-ceremonie (die betrekking

heeft op de oorsprong van het vuur). Een andere antropoloog,

die de Indianen met een zeker respect tegemoet treedt en

daarvoor wordt gewaardeerd, is James Mooney. Mooney doet vanaf

1891 een uitgebreide studie naar de Ghost Dance-cultus. De

beklemmende foto's die Mooney van deze messianistische beweging

maakt, zijn niet in focus en zijn eigen schaduw is er ook op te

zien. Later weet Mooney de grote inspirator tot de Ghost

Dance-beweging, Wovoka, over te halen tot het poseren voor

een foto: 'Ihad my camera and was anxious to get

Wovoka's picture. When the subject was mentioned, he replied

that his picture had never been made' (Mooney, geciteerd

in Fleming en Luskey 1986: 144).

betaalt Mooney Wovoka een vergoeding, en even later schiet hijj

het eerste plaatje van de Indiaan. Mooney blijft de Indianen

waarmee hij in contact komt een warm hart toedragen. Zo pleit

hij later voor het toestaan van het gebruik van hallucinerende

middelen als onderdeel van de Indiaanse religie. Om het Congres

hiervan te overtuigen maakt Mooney onder andere gebruik van

zijn foto-collectie. Uiteindelijk wordt de Native American

Church officieel erkend als een religie.



Paiute Chief Tau-Gu and John
Weslev Powell, Kaibab Plateau, near
Grand Canvon, Arizona. Taken by John
K. Hillers on the Powell Survey. ¢. 1872—

BELOW Various bands of the Paiute
tribe. Mormon settlers and surveu leader
John Weslew Powell, recentlu appointed
Commnussioner of Indian Affairs for the
Department of the Interior. near Rio
Virgmm, Utah. Taken by John K. Hillers
on the Powell Survev in 1873




- G w



- 55 -

DEEL ILT

Fotografie in de Southwest

Als de Verenigde Staten in 1848 de oorlog tegen Mexico
winnen, krijgen ze de politieke controle in handen over een
uitgestrekt gebied, de Southwest. Om het nieuw veroverde
territorium in kaart te brengen, informatie te verkrijgen over
de vele Indianenstammen die er wonen, en geschikte routes
voor treinverbindingen na te gaan, worden er een aantal expedi-
ties op touw gezet. Elke 'survey' neemt zijn eigen fotografen
mee, die de expeditie moeten bedocumenteren met foto's en
illustraties moeten verschaffen voor de rapporten. De Indianen
die de expedities op hun weg tegenkomen worden beschouwd als
onderdelen van het in kaart te brengen landschap. De regering
wil niet alleen weten hoe de waterwegen lopen en hoe de
verdere landschapstekening eruit ziet, maar ook 'welke Indianen
reizigers in de toekomst tegen zouden kunnen komen'.

Na de Burgeroorlog begint de belangstelling van de regerings-
expedities te verschuiven naar aspecten van de Southwest die
voor de wetenschap (met name vanuit geologisch en etnologisch
oogpunt) van belang zou kunnen zijn. Een van de beroemste foto-
grafen die met dergelijke onderzoeksteams meereist is de
eerder besproken ex-bootsman van Powell, John K. Hillers.

Als hoofd-fotograaf van het Bureau of American Ethnology
brengt Hillers vele malen een bezoek aan de Southwest.

In 1879 vindt de door het War Department georganiseerde
Stevenson-expeditie naar het zuidwesten plaats. Hillers
reist als officiele fotograaf mee. Hij gebruikt deze keer

de dure camera van William Henry Jackson. Ook de 22-jarige



_56_

Frank Hamilton Cushing bevindt zich in het gezelschap. Cushing
is als etnoloog aangesteld door het Smithsonian Institute, en
hij blijft achter voor 'veldwerk' bij de Zuni-Indianen in New-
Mexico. Zo goed en zo kwaad als dat gaat probeert Cushing
zich aan te passen aan de Zuni-gebruiken. Als in 1880 Hillers
en Stevenson terugkeren, organiseert Cushing voor hen, dat zij
foto's van de Zuni kunnen nemen. Als de jonge etnoloog zich
een jaar later een Apache-scalp weet te verwerven, en die
vervolgens presenteert aan de Zuni-gouverneur, wordt hij
geinitieerd in de Orde der Boogpriesters. Bovendien wordt hij
geadopteerd als zoon van de gouverneur en verkrijgt hij de titel
van tweede chief. Door zijn aanwezigheid, aldus Fleming en
Luskey (1986: 140), verandert de sociale en politieke organisatie
van de Zuni-pueblo fundamenteel. In 1882 brengt Cushing,
tezamen met zijn Zuni-vader en vijf Boogpriesters, een bezoek
aan Washington. Bij terugkomst in de Zuni-pueblo neemt Cushing
contact op met de gouverneur van Oraibi, een van de meest
traditionele pueblo-dorpen van de Hopi-Indianen in Arizona.
Een maand later bezoekt hij Oraibi opnieuw, ditmaal in het
gezelschap van drie fotografen (de gebroeders Mindeleff en
Hillers). Dankzij Cushings voorbereidende werk is dit de
eerste maal dat de Oraibi-pueblo ooit gefotografeerd kon
worden. Niettemin verloopt een en ander niet zonder moeilijk-
heden, gezien 'the unfriendly attitude of the natives' (BAE
Fourth Annual Report 1882-83, geciteerd in Fleming en Luskey ibid.).
Met Stevenson reist telkens ook diens vrouw, Matilda
Coxe, mee. Op de expedities van het Bureau of American
Ethnology tussen 1879 en 1888 verzamelt zij etnografische
informatie over de Zuni, en leert =zij de Zuni-taal. Zjj
slaagt erin binnen te dringen in de voor mannen verborgen

wereld van de Zuni-vrouwen. In 1888 sterft de expeditieleider



B

Stevenson. Het jaar daarop wordt zijn weduwe benoemd in
Powells wetenschappelijke staf. In 1890 keert Matilda Coxe
Stevenson terug naar de Southwest, in gezelschap van Bureau-
stenograaf May Clark. Voor het nemen van foto's neemt deze
laatste een hypermoderne Kodak-camera mee. Tijdens eerdere
zomers was het Stevenson-echtpaar al uitgenodigd om in de
Sia-pueblo de kiva, een deels ondergrondse ceremoniele
gebedsruimte, te bezoeken. In 1890 lukt het May Clark om
foto's te maken van de altaars in de kiva. Clark maakt ook
moeilijke binnenopnamen van een genezingsceremonie van de
priesters van de Giant Society in de kiva (Fleming en Luskey,
1986: 141). Het feit, dat May Clark zowel foto's van het
altaar als van een ceremonie in de kiva is zeer opmerkelijk.
Volgens Scherer heeft Coxe Stevenson echter ook zelf foto's
gemaakt. Scherer vindt ze kennelijk 'echter' dan andere opnamen
van ceremonies: 'A few photographers, such as Matilda Coxe Stevenson,
the anthropologist who bursts into a sacred Zuni kiva, or
ceremonial hut, during a sacred Galaxy Fraternity ceremony,
. captured very authentic pictures' (1973: 69).
Zoals we later zullen uitwerken, bestond en bestaat er bij
alle pueblo-volken.(en met name bij de Hopi's) een grote
terughoudendheid in het verlenen van toestemming aan blanken
om de kiva te bezoeken, laat staan er foto's te maken.

In deel 17 van 'The North American Indian' geeft een
tijdgenoot van Coxe Stevenson en Clark, de fotograaf Edward
Curtis, aan hoe hij aankijkt tegen de terughoudendheid van de

pueblo-Indianen om informatie over hun religie te geven:

Indianen praten in het algemeen niet graag over hun
geloof, maar met tact en geduld is er meestal veel te
bereiken. In het gebied van de Rio Grande is de weerzin
om gegevens te verstrekken echter buitengewoon groot.

In Santo Domingo, het centrum van de 'georganiseerde
oppositie', heeft men zelfs een verbod uitgevaardigd om




o B8

met blanken over religieuze zaken te spreken, en in
verschillende pueblo's hebben priesters Indianen die zo
vermetel waren geweest de stamwetten te overtreden
geéxecuteerd. (Edward Curtis, geciteerd door Graybill
en Boesen 1979: 87)

Matilda Coxe Stevenson begon haar loopbaan als een sociale
hervormer, die zich ten doel stelde de Indianen 'naar de
beschaving op te tillen' (Fleming en Luskey. 1986: 141). Op

latere leeftijd voert ze campagne voor het behoud van de

Indiaanse religies.



Siell s

- 50 -

Fotografie bij de Hopi-Indianen

Doordat de Hopi-dorpen op de hoge plateau's in Noord-
Arizona moeilijk te bereiken zijn, en zich op grote afstand
bevinden van andere bevolkingsconcentraties, duurt het tot
laat in de negentiende eeuw voordat er pas echt veelvuldig
contact is tussen Hopi's en blanken. De Spaanse overheersing
in het zuidwesten in de voorafgaande eeuwen (tot 1848) strekt
zich vooral uit tot het gebied rond de Rio Grande in New
Mexico. De eerste contacten na de Mexicaans-Amerikaanse
oorlog, in de vijftiger jaren van de negentiende eeuw,
vloeien voort uit de verkenningsexpedities die met name ten
behoeve van de spoorwegmaatschappijen worden uitgevoerd.
Verschillende fotografen die deelnamen aan de eerder besproken
'Great Surveys', komen al in een vroeg stadium in contact
met de Hopi's, zoals Hillers, die in 1872 de Hopi-winterdansen
bezoekt, en Jackson, die tijdens de Hayden-survey van 1876
onder andere opnamen maakt van Walpi, een van de Hopi-dorpen.

Naast de documentaire-fotoafbeeldingen komt er in de
late negentiende eeuw OOk een ander genre op van pittoreske,
voor de commercie gemaakte plaatjes. Deze afbeeldingen zijn
bedoeld voor een geheel ander publiek. Terwijl etnologen
haast maken om wat er nog over is van het 'traditionele'
Indiaanse leven zo snel mogelijk te registreren, wordt de
Southwest dankzij de spoorwegen opengelegd voor het grote
publiek. De toeristen-industrie grijpt haar kansen. Met
verhalen over schitterende landschappen, vriendelijke Indianen,
kleurrijke ceremonies, maar bovenal: lokkende foto's, worden
talrijke reizigers enthousiast gemaakt voor een reis naar

het gebied. Er ontstaat een duidelijke markt voor afbeeldingen



56015

van exotische Indianen, bijvoorbeeld om reisbrochures mee te

illustreren, of om te verkopen als souvenirs. Nieuwe foto-

studio's worden opgezet in het gebied zelf, en ook expeditie-

fotografen proberen een graantje mee te pikken van de nieuwe

commerciele ontwikkelingen. In 1898 schrijft de antropoloog

Walter Hough een gedetailleerd verslag over de Hopi-slangendans

voor de Santa Fe-spoorwegmaatschappij, geillustreerd met foto's

om reizigers naar 'Indian Country' te lokken (Younger 1984: 17,

McLuhan 1985: 116). Tegen het eind van de negentiende eeuw

verzamelen zich steeds meer beroeps- en amateurfotografen op de

Hopi mesa's. Het in die dagen heersend idee is, dat de Indianen

een verdwijnend ras' zouden zijn: 'The Dying Redman'. Sommige

fotografen proberen de snel veranderende Hopi's vast te leggen,

anderen pogen met beelden een voorstelling te reconstrueren

van hoe in hun ogen het traditionele Hopi-leven zou moeten zijn.

Deze fotografen kijken voornamelijk naar exotische onderwerpen en

richten hun aandacht op de dingen die 'anders' lijken dan de

voorstelling van zaken die ze eerder thuis maakten, aldus Younger

(1983: 17). De aandacht richt zich met name op de slangendans

en op ongehuwde vrouwen die het opvallende 'vlinder'-kapsel dragen.
Van deze periode zijn eigenlijk vooral de fotografen Vroman

en Curtis bekend.- Beiden stellen zich ten doel de Indiaan

met behulp van de fotogafie 'te bewaren'. Daarnaast zijn

beiden geinteresseerd in het gebruik van fotografie als

nieuwe kunstvorm. Bijgevolg was hun werk, schrijft Younger

(ibid. 17f), noch strict documentair, noch uitsluitend artistiek.
In zijn introductie tot het boek 'Photographer of the

Southwest', waarin het werk van Adam Clark Vroman wordt

besproken, schrijft Beaumont Newhall dat Vroman een van de




o

weinige fotografen is, die de traditie van veldfotografie,
die rond 1860 met mensen als Timothy O' Sullivan, John K.
Hillers en William Henry Jackson begon, ook aan het eind van
de negentiende eeuw voortzet (Newhall 1961: 9). Deze
generatie van veldfotografen ziet zich geconfronteerd met
problemen, die hun voorgangers nooit hebben gekend: het
Westen is niet langer 'wild'; toeristen zwermen uit over het
gebied, en door de verbetering van fotografische technieken
kan nu iedereen foto's maken door simpelweg een knop in te
drukken. Zoals Newhall het beschrijft: 'Most tourists

carried one Eandcameré} and in their greed to get pictures,
they changed the life of the Indian by paying him to pose

and making him so self-conscious that he even changed his
ceremonies ' (Newhall 1961: 10). De Hopi-Indianen raken
behoorlijk geirriteerd door de opdringerigheid van de foto-
grafen. In 1902 besluiten de Hopi's van Oraibi-pueblo het
fotograferen van de slangendans alleen toe te staan binnen een
afgezet terrein. Hetzelfde jaar schrijft George Wherton James

het volgende commentaar op die beslissing in 'Camera Craft':

...it was decided that the photographers present - and
they were legion - must be kept within a certain line,

and that no one without a camera would be permitted in
their preserves. This was an innovation. Hitherto

every man had chosen his own field, and moved to and fro
wherever he liked - in front of his neighbor or someone
else; kicking down another fellow's tripod and sticking
his elbow in the next fellow's lens. Half a dozen or

more Indian policemen led by the acting agent kept us in
line, so we had to go ahead and make the best of it.

This placing of restrictions on photographers will
undoubtedly continue as the dance becomes better known and
attracts more people. Each year the number who flock
there is greater, and it is imperative that some regulations
be laid down or the poor Indians would be run over in the
eager desire of the visitors to see them handle the deadly
reptiles (George Wharton James 1902: 7,8).



- L

In hetzelfde artikel geeft James ook aan, dat de aanwezig-
heid van zoveel fotografen had geleid tot veranderingen in de
ceremonie. Oorspronkelijk maakte ook het drinken van een
braakwekkend middel door de slangenpriestersdeel uit van de
riten. Later werd het middel, aldus James, in afzondering
gedronken, om te ontkomen aan het-wellustige oog van de
camera. Hij voorspelt verder nog het volgende: 'it will
not be long before one can write a learned and accurate paper
from the standpoint of scientific ethnology on "the change
in religious ceremonies owing to the camera"' (James ibid.,
Lyman 1982: 119, 124). Niettegenstaande dit - zeker in die
tijd - opvallende inzicht, kent James weinig schroom om
met zijn camera stiekem opnamen te maken in een kiva, een

heilige gebedsruimte van de Hopi's (zie paragraaf 3.7. )i




My e tog Fdpits tromn
the late 1atiy naltry M."Ih’("v\[’/: [;l.‘e” s learly
crowd Hopi Sike dancers, shocon here takimyg
the emetic at the end of the dance. Attributed t
G. W. Jamesand F.H. Mawde, 1897,
Smithsonan Institution National
Anthropology Archives

Hano

hi this detail of ““Buffalo Dance
re-tonching is clearly visible on th

iat and costiome of the dancer at left. Fdard
S.Curtis, Volume N1, Plate 401
Speaal Collections Haovden Librasy . Arizona S

\ersi




Legend of the Hopr Snake Dance

By ELIZABETH LLOYD TOOH!

To circumvent the ban on photog-
raphy of ceremonials, a picture of an Eagle
katcina doll was used to illustrate an article
on the legend of the Hopi Snake Dance.
Arrowhead Studio, 1932.

Arizona Highways Magazine, July, 1932

The relaxed pose and open smile ot
tizis Hopt man reveal a comfortable rapport
betcoeen photographer ard subject. Adam (
Viroman, 1901,

Western History Coltection. Natural Histor
Muascum ot Los Angeles County

Where some photographers caretills
poscd Hierr subjects, others destred the mor
candid ettects that could be obtaimed in th
public areas of the villages. This group of Fioy
women and childrer show no awarcness of
Frederick Monsen who was apparently
posttioned o an adjacent roottop. Frederics
Monsen, 1890,

Huntington Library, San NMarmo. Calttori




-

3.2. Fotografen dringen zich op bij Hopi-Indianen

Dankzij allerlei technische verbeteringen wordt het foto-
graferen tegen het einde van de negentiende eeuw steeds
eenvoudiger en goedkoper. Maar het paradoxale van die situatie
is, volgens Newhall (1961: 11), dat juist door die betere
toegankelijkheid van het medium het nemen van foto's zelf in
een gebied als de Southwest steeds moeilijker wordt. Ook
Webb en Weinstein wijzen op deze omslag. Terwijl de technische
middelen voor het nemen van 'briljante en levendige' opnamen
van het Indiaanse leven uiteindelijk beschikbaar zijn voor de
fotograaf, zijn de levensomstandigheden van de Indianen zo
verslechterd dat wat er overblijft voornamelijk een visuele
registratie is van een geteisterd, verslagen en vernederd volk
(Webb en Weinstein 1973: 10). Bovendien heeft de oorspronkelijke
welwillendheid en vriendelijkheid tegenover fotografen, die
volgens de beide auteurs zou blijken uit de verslagen van de
eerste fotografen, plaatsgemaakt voor een groeiende vijandelijkheid
en wantrouwen. Naarmate de Indianen meer indringend met
blanken te maken krijgen, slaat de aanvankelijke meewerkende opstelling
om in bitterheid en kwaadheid .(Webb en Weinstein 1973: 13).
Omdat de inheemse gewoonten snel aan het verdwijnen zijn, vindt men
het in die tijd met de dag noodzakelijker, schrijft Newhall
(1961: 11), om die fotografisch vast te leggen. Ondanks
het wantrouwen, de terughoudendheid, en de nieuwe beperkingen die
de Indianen aan fotografen stellen. Volgens Newhall is Adam
Clark Vroman de fotograaf, die deze moeilijke taak succesvol
ten uitvoer weet te brengen. Hij ontwijkt het sentimentele,
het gekunstelde, het opvallende, en fotografeert simpel en
direct op een sympathieke wijze (ibid.).

Een vriend van Vroman, de collega-fotograaf Charles Fletcher

Lummis, komt echter tot de bevinding dat het fotograferen




e B4 =

van en in het Amerikaanse Zuidwesten eigenlijk niet goed mogelijk

is. In 1893 schrijft hij in zijn boek 'The Land of Poco Tiempo':

New Mexico, like the dearest woman, cannot be adequately
photographed. One can reproduce the features, but not

the expression - the landmarks, but not the wondrous light,
which is to the bare Southwest the soul that glorifies a
plain face.... One cannot focus upon sunlight and silence.

(Lummis 1893, geciteerd door Newhall 1961: 12).
Op latere leeftijd, in 1925 (in het voorwoord tot zijn
boek 'Mesa, Canyon and Pueblo') spreekt Lummis meer specifiek

over het fotograferen van Indianen:

In the old days, among the Indians, I was largely the
"ice-breaker" - and long, difficult, and sometimes
dangerous years I had, to "break" them to the camera.
They believed that the photograph was taken not only of
them, but from them; and that, with enough prints,

they would waste away to nothingness (Lummis 1938: ix).

Wat Charles Lummis hier beweert, vertoont verrassende
overeenkomsten met de vrees van de Fransman Balzac, dat via
iedere 'daguerriaanse operatie' een dun laagje van zijn
wezen zou worden weggenomen (zie hoofdstuk 1).

Vroman wordt niet gehinderd door dergelijk diepzinnig
getwijfel en gaat zeer voortvarend te werk. Hij weet zich de
vriendschap van de Indianen te verwerven, onder andere door
nooit te vergeten om de door hem beloofde afdrukken van
foto's terug te brengen naar de gefotografeerde Indianen.
Zijn foto's zijn portretten van persoonlijkheden, aldus Newhall
(1961: 13): =zonder angst kijken ze recht in de camera.
Vroman beschrijft in een fotografen-vakblad op de volgende

wijze hoe hij het vertrouwen van de Indianen weet te winnen:



- 65 -

If you are a little patient, and do not try to hurry
matters you will have but little trouble in getting
what you want. The Indian must always have plenty of
time to think over anything he has to do, and you
cannot rush him a particle; sit down with him, show
him the camera inside and out, stand on your head

(on the groundglass) for him, or anything you want him
to do, and he will do the same for you. One trouble
is a lack of background. If you take the time to
improvise one, the subject may change his mind and
your time is wasted (Vroman 1901: 269f).

Vroman is in al zijn handelen in de eerste plaats een
documentaire-fotograaf. Alhoewel hij een amateur is, wordt
hij twee maal als de officiele fotograaf aangesteld op expedi-
ties van het Bureau of American Ethnology. Volgens Frederick
Webb Hodge, die de pueblo-expedities van het Bureau in 1897
leidde, woog de uitrusting van Vroman minstens vijftig pond.

Hij droeg de camera, de driepoot, de negatieven en de andere
benodigdheden allemaal zelf. 'In fact, he wouldn't let anyone
touch it. T actually believe he wrapped it up with him in

his bedroll every night!' , aldus Webb Hodge (geciteerd in
Lawrence Clarke Powell 1958: 13).

In 1899 reist Vroman mee op een expeditie van het Bureau
die tot doel heeft de Indiaanse pueblo's en de ruines van de
rotsbewoners te onderzoeken. De :'Santa Fe New Mexican' van
28 juli van dat jaar vermeldt dat het doel is om zoveel mogelijk
pueblo's te bezoeken en een grote en complete serie foto's
te verwerven. De wetenschappers reizen meer dan duizend
kilometer met hun huifkar, en zien kans alle pueblo's tussen
Taos en Zuni te bezoeken. Vroman beschrijft de pueblo-Indianen

als volgt:



=66 =

We've been educated from time immemorial that the Indian
is a devil incarnated, only waiting to cut your throat

and scalp you! Not so. After portions of five summers
spent among the Pueblos, I am willing to vouch for fair
treatment at their hands, and in fact, he will go more
than his share of the way every time to do right. Have

no fear of the Indian; it is the bad white man that you
should be watchful of in this country....

The Indian is a sympathetic fellow, appreciates kindness
and never forgets a friend. I have no liking for the man
who has been among the Indians and says that 'all good Indians
are dead Indians', and for those who have never been among
them, and hold such opinions, a summer's outing among

the Pueblos will, I am sure, bring on a change of heart.
I speak only for the Pueblo-Indian, but have no fear that
he will average with us in honor and truthfulness.
(Vroman, geciteerd in Mahood 1961: 25).

Vroman fotografeert in een periode dat het vertrouwen van
de Indianen in de blanke man nog niet zo schaamteloos is
misbruikt als in de tegenwoordige tijd, schrijft William Webb
(1961: 29). 1In die tijd gelden er nog geen speciale restricties
ten aanzien van het fotograferen van de Hopi-slangendans. In
latere perioden verandert dat, aldus Webb, omdat de blanken
met hun ridiculisering en commercialisering van ceremonies
de Indianen provoceren tot het instellen van strenge verbods-
bepalingen tegen fotografie. Vanaf dat moment is het niet
langer mogelijk om de vrije medewerk ing te verkrijgen die Vroman
in staat stelde om de ceremonies, en praktisch alle aspecten
van het Indiaanse leven in die periode, vast te leggen.
Vromans portretten bewijzen het vertrouwen dat Vroman genoot
van mensen die van nature angstvallig over hun privacy waken
(Webb ibid.).

Tezamen met Robert Weinstein schreef William Webb in
1973 opnieuw een boek, dat exclusief aan een van de meest

markante Indianen-fotografen is gewijd. De beide auteurs plaatsen



I

Vroman op een speciaal voetstukje, wanneer ze schrijven, dat hij
zich niet aan de stereotypen van zijn tijd wenste te conformeren.
Vroman zou Indianen portretteren als 'menselijke wezens', die
met ons 'communiceren over de barriéres van de tijd, taal en
culturele verschillen' (Webb en Weinstein 1973: 1). In de

ogen van de twee onderzoekers zijn de foto's van Vroman
waardevolle historische documenten, die niet alleen informa-
tieve waarde bezitten, maar ook een creatieve kracht uitstralen,
die haar oorsprong vindt in een 'diepe behoefte van de mens

om de volle betekenis van zijn leven in zijn foto's uit te
drukken (ibid. 17).

Voor Vroman is het bijwonen van de slangendans van de
Hopi's, aldus de beide auteurs, een 'turning point' in ziin
leven. Van het ene op het andere moment is de zekere wereld
in zijn woonplaats Pasadena volstrekt betekenisloos. Vroman
moet een soort religieuze ervaring hebben gehad; primordiale
krachten die diep in hem opgesloten lagen worden wakker
geschud (ibid. 22). Vanaf 1897 keert Vroman ieder jaar opnieuw
terug om de slangendans bij te wonen. In Pasadena wijdt hij zijn
tijd aan het bestuderen van de Indiaanse cultuur. En in dit
proces moet hij zich, aldus Webb en Weinstein, gerealiseerd
hebben dat hij zijn vaardigheden als fotograaf kon aanwenden
om de Indianen te helpen: 'Through the photographs he could

present Indian life to the whites, establish respect for their
religious life, their art, their precious relationship with the land,
and at the same time he would be enriching the lives of his white
neighbours (ibid. 24). Vroman zou zich hebben kunnen beperken
tot het overdragen van informatie, maar zijn toewijding vroeg om
meer. Hij wilde sympathie oproepen; de kijkers zouden de diepere,
meer intieme aard van de te fotograferen mensen moeten kunnen

doorgronden (ibid.).



o

In 1904 heeft Vroman de taak volbracht die hij zichzelf
had gesteld. Hij keert nooit meer terug naar de pueblo-dorpen;
Webb en Weinstein suggereren dat die omslag misschien was
ingegeven door een diepe ontmoediging vanwege zijn onvermogen
om bij zijn tijdgenoten een reactie op te wekken op de gevolgen
van de genocidale regeringspolitiek jegens de Indianen (ibid.
20 )

Susan Sontag heeft een minder verheven mening over de
intenties van Vroman. Volgens haar zijn Vromans foto's niet
expressief, niet neerbuigend en niet sentimenteel. De opnamen
brengen geen ontroering teweeg en nodigen niet uit tot sympathie.
In die zin bedrijft Vroman dan ook geen propaganda voor de
Indianen. Vroman, aldus Sontag (1978: 62,63), wist dat hij een
wereld vastlegde die op het punt stond te verdwijnen en die

reddeloos verloren was.



o GO -

Rond de eeuwwisseling, in de tijd dat Vroman de Hopi-mesa's
bezoekt, is het medium film net in opkomst. In het jaar 1900
worden voor het eerst bij de pueblo's met een filmapparaat
bewegende beelden opgenomen. O.P. Phillips van Armat Motion
Picture Company treft een regeling met het Bureau of American
Ethnology om in New Mexico en Arizona filmopnamen te maken
van 'the industries, amusements and ceremonies of the Pueblo
and other tribes'. Het streven is verder om, ten behoeve
van toekomstige studenten, 'absolutely trustworthy records
of aboriginal activities' te maken (citaten uit Fleming en
Luskey 1986: 145). De uitvinder (aldus Sklar 1975: 13) van
de filmprojector, Thomas A. Edison, voltooit in 1901 zes
films over de Hopi's, tezamen getiteld 'Indian Snake
Dance Series in Moki land'. Edison legt er meteen ook de
copyrights voor vast (Fleming en Luskey 1986: 145). In een
van die films is, als een curieuze vorm van historische
synchroniciteit, ook een opname te zien van Vroman die bezig
is een Hopi-ceremonie vast te leggen met zijn fotocamera.

De afbeelding die Webb en Weinstein (1973: 20) hiervan
presenteren, is volgens de beide auteurs gesneden uit

een van de eerste films die Edison commercieel op de markt
bracht. Tegelijkertijd is er ook een foto van Vroman zelf
bewaard gebleven, waarop de cameraman van Edison te ontwaren
valt (Newhall 1961: 10, illustratie op p. 97). Kennelijk
gingen de media in die dagen al 'rondzingen' door elkaars
signalen te versterken - een eerste proeve van McLuhans

adagium 'the medium is the message'!



THE VaNisHING Race—Navano. Photograph by Edward S.
Curtis in The North American Indian, supplementary plates, vol. 1,
plate 1, 1907.

Curtis chose this photograph as the first one in bis supplementary
series, because, as be explained, “The thought which this picture is
meant to convey is that the Indians as a race, already shorn of their
tribal strength and stripped of their primitive dress, are passing into
the darkness of an unknown future.” In line with this impression,
be often posed Indians in costumes they no longer wwore and
re-created environments in which they no longer lived. To ensure
the authenticity of bis photographs, be carried with him a box of

wigs to lend to his subjects so they would bhave the proper long bair.

i 2l AR

Receiving Day at Igorrote Town, from The World's Fair: Comprising the

Official Photographic Views, 1904.




3.3.

w70 -

'The Vanishing Race'

In 1895 begint de man, die de meest bekende portretstudio
van de stad Seattle beheert, zich toe te leggen op het
fotograferen van lokale Indianen. Tegen de eeuwwisseling is
zijn collectie van Indiaanse portretten in het gehele Amerikaanse
noordwesten beroemd. Langzaam maar zeker krijgt deze succes-
volle fotograaf, Edward S. Curtis, steeds helderder voor ogen
wat hij met zijn foto's wil: hij zal een omvattende en uitputtende
fotoregistratie samenstellen van wat hij zag als een 'vanishing
race'. Via een uitgekiende campagne van opeenvolgende foto-
tentoonstellingen .weet Curtis steeds opnieuw met zijn werk de
publiciteit te halen. In 1905 ziet hij kans president Roosevelt
persoonlijk zijn foto's voor te leggen. Roosevelt raakt zo
enthousiast, dat hij vanaf dat moment een van Curtis' invloed-
rijkste en trouwste bewonderaars is. Dat Roosevelt zo ingenomen
is met de foto's van Indianen is des te opmerkelijker in het
licht van zijn onwankelbaar geloof in de Manifest Destiny van

het blanke ras, zoals onder andere blijkt uit deze woorden:

I suppose I should be ashamed to say that 1 take the
Western view of the Indian. I don't go so far as to

think that the only good Indians are the dead Indians,

but I believe nine out of every ten are, and I shouldn't
inquire too closely into the case of the tenth. The

most vicious cowboy has more moral principle than the
average Indian (Roosevelt, geciteerd in Gossett 1965: 238).

Roosevelt ziet de Indiaanse portretten dan ook als
'the most picturesque phases of the old-time American life
that is now passing away' (citaat uit Lyman 1982: 59). Met
andere woorden: de foto's onderstrepen  juist de grondslag
van het idee van de Manifest Destiny. De Indianen die op

de slagvelden waren verslagen mogen nog een keer trots in




w FE

de camera kijken en zo hun bijdrage leveren aan een iconografische
stilering van de roemruchte Amerikaanse geschiedenis.
Met een aanbevelingsbrief van Roosevelt op zak weet Curtis de spoorweg-
ondernemer J. Pierpont Morgan over te halen om zijn enorme
project, 'The North American Indian', financieel te steunen.
Tussen 1907 en 1930 verschijnen er twintig zeer luxe uitgevoerde
volumen, en twintig portfolio's met fotogravures, allebei
in een zeer beperkte oplage. Gidley (1981: 7) beschouwt het
als 'waarschijnlijk het grootste antropologische project dat
ooit door een man en een groep assistenten is verricht'.
Curtis heeft zo zijn eigen methoden om Indianen te bewegen om
met zijn project mee te werken. In 1911, als hij al veertien jaar
bezig is, zegt Curtis tegen een verslaggever van de New York

Times:

Vele Indianen zijn niet alleen bereid te helpen, maar werken
zelfs enthousiast mee. Zij beseffen dat ik door dit werk de
herinnering aan hun ras levend wil houden, en dat spreekt
ze aan. De boodschap gaat van stam tot stam....

Als ik ergens ben waar ze zelf niet op het idee zijn
gekomen, begin ik er bijvoorbeeld zo over: Die en die
stammen worden in dit boek beschreven, maar jullie niet.
Jullie kinderen zullen proberen je op te zoeken, maar

ze zullen niets over jullie vinden en zullen dan denken

dat jullie stam niet veel voorstelde, maar de mensen van
die andere stam wel (Curtis, geciteerd in Graybill en
Boesen 1979: 18).

Door zich te verdiepen in de Indiaanse religies verwerft
Curtis zich een bruikbare ingang om het vertrouwen van veel
Indianen te winnen. Als een gesprek moeizaam op gang komt,

zegt hij bijvoorbeeld met opzet iets, waarvan hij weet dat het

onjuist is, in de hoop dat de Indiaan waarmee hij op dat moment



- 72 -

spreekt zich gedwongen ziet hem te verbeteren. Meestal heeft
zo'n provocatie, aldus Graybill en Boesen(ibid.), het
door Curtis gewenste effect. In zijn pogingen om zijn honger
naar informatie over de Indiaanse religies te stillen wordt
Curtis niet gehinderd door een slecht geweten. Om mee
te kunnen doen aan de voorbereidingsceremonies voor de
walvisjacht van de Kwakiutl moet hij bijvoorbeeld de beschikking
hebben over tien schedels en een mummie. 'Ik had nog nooit
eerder aan grafschennis gedaan', zegt Curtis hierover, 'maar
omdat ik anders niets over de ceremonies te weten zou komen
was ik vastbesloten om aan deze eis te voldoen' (ibid. 65).
Curtis' project wordt, naarmate de voltooiing steeds moet
worden uitgesteld, tot een dwingende obsessie. Zijn
gezondheid verslechterd er door en zijn vrouw scheidt van hem.
Nog voordat het laatste deel van de serie is verschenen, is
er van de oorspronkelijke roem van Curtis weinig meer over.
Pas in de zeventiger jaren worden, door toedoen van de
protestbewegingen (Berkhofer 1978), de foto's van Curtis aan
de vergetelheid ontrukt en raken ze als posters razend
populair. Curtis zelf is in 1952 gestorven (Gidley 1981,
Lyman 1982, Graybill en Boesen 1979, Fowler 1972).
De beroemdste Indianen-fotograaf van Amerika heeft ook
geruime tijd bij de Hopi-Indianen doorgebracht. Hoewel pas
in 1922 het deel van 'The North American Indian' verschijnt,
dat geheel aan de Hopi's is gewijd (volume XII), worden hierin
vooral oude foto's, die tussen 1900 en 1912 zijn gemaakt,
afgedrukt. In de introductie tot het werk geeft Curtis hiervoor

de volgende reden:

It is most fortunate that a great many of the pictures
were obtained so long ago; for, conservative as these
people are, there has been a great change in their mode
of life, hence many of the photographs here presented
could not have been made in more recent years (Curtis,
geciteerd door Lyman 1982: 118).



- 73 -

In dit citaat doet Curtis het voorkomen, alsof hij nog juist
op tijd was om de 'echte' Hopi-cultuur te fotograferen. Desondanks
zijn de door Curtis gemaakte foto's van Hopi-ceremonies - volgens
zijn eigen opvattingen - al niet geheel 'zuiver' meer. Zo
gebruikte hij voor het vastleggen van de slangendans een
speciale groothoeklens waarmee hij zowel de actie kon 'stilzetten'
als het (blanke) publiek op de achtergrond onscherp op de foto
kon krijgen (Younger 1984: 18; Lyman 1982: 124). Daarnaast
retoucheerde Curtis zijn negatieven op dusdanige wijze, dat
hoeden, bretelsen en andere tekenen van blanke invloed
nauwelijks nog te zien zijn (Younger ibid.).

Uit de foto-prenten die volume XII van 'The North American
Indian' illustreren, krijgen volgens Lyman (1982: 119) twee
aspecten van de Hopi-cultuur speciale aandacht: de nieuwe
haardracht (de z.g. 'Atoo') van de Hopi-vrouwen en de slangendans.

Hoewel Curtis, zoals gezegd, voorgeeft dat hij die
aspecten van Indiaanse culturen wil fotograferen, die snel aan
het verdwijnen zijn, weigert hij foto's te publiceren van
Hopi's die, als onderdeel van de slangendans, een braakwekkend
middel drinken. (Onder invloed van de priemende camera's wordt
deze handeling naderhand niet meer in het openbaar verricht.)
Curtis drukt in een brief aan Hodge, het hoofd van het
Bureau of American Ethnology, zijn weerzin uit tegen dergelijk

ritueel gedrag:

there are many ceremonies and parts of ceremonies which
are decidedly of the obscene type. As we all know,
education and contact with civilization has a strong
tendency to eliminate such ceremonies. Unfortunately
Collier Cﬁe latere commissaris voor Indiaanse Zakei],

in his complete ignorance of the subject and desiring
some popular angle of the Indian subject to which he

can draw support, has done much to encourage the revival
of the most objectionable ceremonies (Curtis 1924,
geciteerd door Lyman 1982: 124).




- g

Om er zeker van te zijn dat Curtis de slang inderdaad als een
'broeder' liefheeft, laten de Hopi's hem het dier om =zijn nek
wikkelen voordat hij het in zijn verzamelzak mag stoppen.

De serpenten worden later in aarden kruiken gedaan, die bij

de priesters in de kiva worden gezet. Curtis beschrijft ook
hoe de mannen zich met het insmeren van klei en andere stoffen
klaarmaken voor het ritueel.

Uiteindelijk vindt de feitelijke slangendans plaats. Nadat
de slangen vanuit de kiva naar de openbare plaza zijn gebracht
stellen de Slangen- en Antilope-orde zich tegenover elkaar op.
Terwijl de ene groep zingt en met ratels de maat aangeeft,
danst de ander. Iedere danser heeft een slang in zijn handen
die hij zo nu en dan om zijn nek slaat of tussen zijn tanden

neemt. Curtis geeft het volgende relaas:

Ik ging met de andere dansers viermaal het plein rond

en gooide iedere keer mijn slang naar de kant, waar

iemand stond om hem op te vangen. Dan kreeg ik weer

een andere slang en danste verder.

Met mijn smalle lendendoek, ceremoniele versierselen en

de voorgeschreven slang in mijn mond ging ik het plein

rond zonder dat de toeschouwers in de gaten hadden dat

een van de wilder dansers een blanke was (Curtis, geciteerd

in Graybill en Boesen 1979: 75).

Na de ceremonie vinden er zuiveringsrituelen in de kiva
plaats. Curtis blijft met de opperpriesters om samen te bidden.
Als er een fout in de ceremonie is gemaakt, zal het niet gaan
regenen. Gelukkig voor de zenuwachtige Curtis blijkt =zijn
aanwezigheid geen verstoring want na de rituelen begint het

prompt te regenen (Graybill en Boesen 1979: 74,75).



- 75 -

Opnieuw zien we hier een zelfde soort tweeslachtigheid
als die van Roosevelt, wanneer die zich uitsprak over Indianen.
Want Curtis' afkeer van bepaalde onderdelen van de ceremonie
weerhoudt hem niet van het fotograferen van en zelfs deelnemen
in de rest vandie slangendans. Volgens Graybill en Boesen
(1979: 74) beseft Curtis in die dagen, dat hij door alleen
maar toe te kijken nooit in staat zal zijn de volledige
betekenis van de dans te begrijpen. Hij wil de ceremonie daarom
gaan beleven zoals de Hopi's haar zelf beleven. Sinds zijn
eerste bezoek aan de Hopi-gemeenschappen, in 1900, komt
Curtis ieder jaar terug om met de slangen-priester te praten.
Uiteindelijk weet de fotograaf te bewerkstelligen dat hij -
waarschijnlijk als eerste blanke - in de Orde der Slangen
wordt opgenomen. Naar eigen zeggen mag Curtis in 1912 aan
de dans meedoen. (Graybill en Boesen Ebid:} schrijven dat het
jaartal 1907 aannemelijker is.) Tijdens de ceremonie doet
Curtis in alles met de Indianen mee. Maar daarnaast ziet hij
ook nog kans om foto's en geluidsopnamen te maken. In zijn
verslag beschrijft Curtis onder andere de gebeurtenissen op de

achtste dag, de belangrijkste dag van de ceremonie:

Gekleed in een lendendoek ging ik samen met de hoogste
priester de kiva binnen en volgde al zijn bevelen nauw-
keurig op. Ik sliep naast hem.... Zoals voorgeschreven
vastte ik negen dagen en leefde ik volkomen celibatair.
Bovendien had ik op bevel van de Hopi-priesters geen
enkel contact met mijn blanke reisgenoten (Curtis,
geciteerd in Graybill en Boesen 1979: 74).

Vervolgens beschrijft Curtis uitvoerig hoe de mannen zich
klaarmaken voor de slangenjacht en via de ladder de kiva uit-

klimmen. Curtis is zelf de eerste die een slang vindt.



FLEEING FROM THE CAMERA, HOPI

Many Indians refused to be photographed. It was their view that a portrait would bring bad luck, shorten their lives, and lead to their death. It was

also believed that in the relinquishment of one’s image, one's power was dissipated. And if that happened, one was left with nothing and was thought to
be defenseless.
In recent years, a camera permit has been required in all Hopi villages, and visitors have been banned from most religious ceremonies. Social or

SCCUIGI’ danccs. hOU.)CUCT, may b(’ ObSCTUCd and remain as popular as ever.




38

o, T

Verbod op fotografie

De meeste Indianenvolken in de Southwest zijn zeer terug-
houdend wanneer het gaat om het toestaan van het fotograferen
van henzelf of hun ceremonies. Een van de redenen die Webb
en Weinstein (1973: 14) hiervoor aanvoeren is van historische
aard. De Spaanse onderdrukking van het religieuze leven in
de pueblo-dorpen zou de Indianen hebben gedwongen tot het
ondergronds en in het geheim praktiseren van rituelen. Vandaar
dat de heilige Indiaanse gebedsruimtes, de kiva's, zich deels
onder de grond zouden bevinden. In de twintiger jaren van deze
eeuw verbiedt het Bureau voor Indiaanse Aangelegenheden ook nog
eens het beoefenen van inheemse religies. Overtreders worden
streng gestraft (Clemmer 1969: 225). Voor de Pueblo-Indianen
dus nog een extra drijfveer om de ceremonies in het geheim uit te
voeren. Ze leren om al te belangstellende blanken - en dan met
name fotografen - te wantrouwen. Foto's kunnen immers tijdens
rechtszittingen als bewijsmateriaal tegen hen worden gebruikt.
Uit angst voor represailles van het BIA verbieden de Indianen
de fotografen om bij bepaalde ceremonies aanwezig te zijn, of de
kiva's en andere heilige plaatsen te bezoeken (Webb en Weinstein
1973: 15). De fotograaf Curtis geeft op een bijschrift onder een
van zijn foto's van de Hopi-Indianen de volgende indruk weer:
'De Hopi's lijken op het eerste gezicht mensen met een vriendelijk
en zonnig karakter. Bezoekers die zich echter al te zeer op die _
vriendelijkheid verlaten, merken al gauw dat zij stug worden behandeld,
soms zelfs met nauwelijks verholen afkeer of openlijke vijandigheid'
(Curtis, geciteerd in Graybill en Boesen 1979: 79; vertaald door

Ochrid Hogen). Om ondanks de achterdocht van de Hopi-Indianen



. P

toch nog foto's te kunnen maken, moeten er allerlei kunstgrepen
worden bedacht. De fotograaf Frederic Monsen beschrijft in 1907

in een artikel in 'Craftsman magazine' de methoden volgens welke

hij te werk gaat:

A photographer who uses the large camera and plates the
full size of the finished picture can seldom get either
the atmosphere or the freedom from consciousness that is
so desirable when photographing Indians.... My own method
is to carry three small cameras which fit ... around my
waist and are concealed under my loose coat. One turn of
my hand and the camera is out and ready for use....

Of course, all my Indian friends know in a general way
that I make many pictures of them, and some of them

are occasionally asked to pose for some especially desired
effect, but when they do not see the camera as I stroll
around and chat with them, they have no consciousness of
being on dress parade for a possible picture, and those
who do notice my movements, pay but little attention to

an occasional unobstrusive snapshot by someone else
(Monsen 1907: 687).

Terwijl de meeste fotografen van rond de eeuwwisseling
pogen om tot een goede verstandhouding met de Hopi's te komen,
schrijft Younger (1984: 21), zijn er ook een aantal die hun
privileges misbruiken en zich geroepen voelen verboden
onderwerpen te fotograferen. Dergelijk ongeoorloofd gedrag
kwam volgens Younger waarschijnlijk voort uit een mengsel van
nieuwsgierigheid en de overtuiging dat de Hopi-tradities
voor het nageslacht moeten worden vastgelegd - of de Hopi's
daar nu wel of niet mee instemmen.

Het is in dit klimaat, dat het vanaf 1915 in de meeste
Hopi-dorpen verboden is om foto's te maken. Een van de redenen
hiervoor is dat sommige Hopi's foto's onder ogen krijgen die
buiten hun medeweten zijn gemaakt en/of gereproduceerd. Zoals
Tom Tarbet, een contactpersoon van de traditionele Hopi's

ons vertelde, merkten de Hopi's tot hun ontsteltenis dat ze



= P8 -~

figureerden in touristenfolders of als wanddecoraties in de
treinen op de Santa Fe spoorlijn. Volgens Tarbet waren de
locomotieven van deze treinen zelfs opgesmukt met Katchina-
poppen, die voor de Hopi's een grote religieuze betekenis hebben.
Zoals gezegd is het feit dat de regering tussen 1910 en 1930
het uitvoeren van bepaalde Indiaanse ceremonies verbiedt een
andere belangrijke motivatie tot het instellen van het verbod
op fotografie. Ook bij andere pueblo-volken heersen vanaf die
periode strenge gebodsbepalingen, zoals bijvoorbeeld blijkt uit
de volgende beschrijving van een confrontatie tussen een
onthutste fotografe en een Taos-Indiaan. Het citaat is van de

hand van de bekende schrijver D.H. Lawrence.

An American girl came with a camera, and got a snap of

us all struggling in the morming light with the great
yellow trunk. One of the Indians went to her abruptly,

in his quiet, insidious way.

"You give me that Kodak. You ain't allowed take no snaps
here. You pay fine - one dollar."

She was frightened, but she clung to her camera.

"You're not going to take my Kodak from me," she said.
"I'm going to take that film out. And you pay one dollar
fine, see?"

The girl relinquished the camera; the Indian took out the
film.

"Now you pay me one dollar, or I don't give you back the
Kodak."

Rather sullenly, she took out her purse and gave the two
silver half-dollars. The Indian returned the camera,
pocketed the money, and turned aside with a sort of triumph.
Done it over one specimen of the white race (D.H. Lawrence

1961 (1936]: 101).




325,

.

'Echter dan echte' Indianen

Van lieverlee gaan steeds meer fotografen ertoe over om

buiten de pueblodorpen foto's (van voornamelijk de Hopi-Indianen)

te maken. In de dertiger jaren organiseert M.W. Billingsley
zelfs een rondreisende show van Hopi-slangendansers. Op een

foto die tijdens de tour wordt gemaakt zijn de Hopi's te zien

met verentooien van de Plains- en halskettingen van de Navajo-

Indianen (Younger 1984: 25). Kennelijk neemt naarmate de afstand

tot het reservaat wordt vergroot, ook de verleiding toe om met meer

exotische attributen de Hopi-Indianen 'echter dan echt' te
maken. Hopi's worden in die periode ook uitgenodigd om in
musea demonstraties te geven van het vervaardigen van kunst-
nijverheidsprodukten. Toeristen kunnen dan, als souvenir,
'snap-shots' nemen (ibid. 26).

Volgens Younger is in die tijd de meest populaire manier
verbod op fotografie te omzeilen simpelweg het reproduceren
van foto's (met name van de slangendans) die voor 1915 zijn
genomen. Zo staat er in de uitgave van augustus 1933 van
Arizona Highways een negentiende-eeuwse foto afgedrukt in de
context van een moderne toeristenpromotie. Bij de foto staat
als tekst: 'The Snake Dance of the Hopi. Pictures of this
most weird of Indian religious rites were becoming scarce.
No cameras had been permitted at the ceremonial since 1915"

(citaat in Younger 1984: 29).

om het



e

Een andere manier om ondanks het fotografeerverbod toch
een 'levensechte'indruk te geven van de Hopi-ceremonies is
het gebruik van miniatuur-uitvoeringen (in de vorm van een
pop) van de Katchina-dansers. (Overigens hebben dergelijke
Katchina-poppen op zichzelf voor de Hopi's ook een belangrijke
religieuze betekenis.) De Katchina-poppen worden voor
dergelijke presentaties vaak op een rotsachtige ondergrond
geplaatst. Als ze dan 6ok nog tegen de achtergrond van een
imponerende wolkenlucht kunnen worden gefotografeerd,
is het mystieke en spectaculaire aura op kunstmatige wijze
teruggeroepen. Voorbeelden hiervan zijn te vinden in de
uitgave van juni 1971 van 'Arizona Highways', die geheel is
gewijd aan 'The Living Spirits of Kachinas'.

De uitgever geeft in de introductie aan, waarom hij dergelijke

foto's gebruikt:

This special issue is unique because it marks the first
time that we have reproduced photographs depicting the
Hopi Indian Kachina dances and ceremonies without
violating any of the restrictions which have heretofore
prohibited photographic exposure of the Hopis' colorful
religious festivals, known as Kachina dances (citaat uit
Younger 1984: 31).

Op de titelpagina zijn de Kachina-poppen zo geplaatst,
dat de standaard waarop de twee eerste figuren rusten, is
weggemoffeld onder wat zand. De bedoeling hiervan is kennelijk
om de poppen nog 'echter' te maken. Volgens Younger (ibid.)
is deze vorm van presentatie nog steeds zeer populair in
de meeste publicaties over Katchina-poppen en op ontelbare
postkaarten. De Katchina-pop geldt in het algemeen als een
gewild symbool van Arizona of de Southwest, zoals de emblemen

van banken, credit-cards en biologische chips kunnen getuigen.




Here's what you get for only $3 a month. With no minimum

R

balance required.

KACHINA

s+, Little Bear Bu Tortilla Chips ar.e' :
.- dedicated to the Pueblo Indian tribes of the

‘1. South West who believed this blue corn to

4 ,'be a sacred gift from the Kachinas, their
"+ gods. . . And to your health. All of us here . :

at Little Bear are committed to providing
nutritious food that fosters healthy, happy
people, while promoting the preservation of
our natural environment through organic °
farming. R

.



£

- e

De aantrekkingskracht van de ceremonies

Voor de meeste 'outsiders', die rond 1900 het Hopi-reservaat
bezoeken, vormen de religieuze oefeningen de meest curieuze
en verwarrende aspecten van deze Indiaanse samenleving, aldus
Younger (1984: 22). Feitelijk is het vanwege deze ceremonies
dat de meeste toeristen naar de Hopi-mesa's reizen. Van alle
ceremonies die er gedurende het jaar ten uitvoer worden gebracht
is er (tot op heden!) geeneen zo fascinerend als de slangendans.
Volgens Younger (ibid.) wordt de ceremonie gehouden als een
'smeekbede' om regen. Het meest spektaculaire onderdeel van
de ceremonie is een publieke opvoering waarbij de dansers
giftige slangen tussen hun tanden vasthouden. De slangendans
wordt eens in de twee jaar gehouden; in de tussenliggende
jaren vindt de fluitceremonie plaats. Op oneven jaartallen
wordt de ceremonie op Walpi op First Mesa en Mishongnovi op
Second Mesa gehouden. Op even jaren vond zij vroeger in Oraibi
plaats, maar tegenwoordig in Hotevilla op Third Mesa (Webb en
Weinstein 1973: 85).

De slangendans wordt pas voor het eerst serieus door
blanken bestudeerd vanaf omstreeks 1880, en in 1890 bestaan
er reeds vele gedrukte beschrijvingen van de ceremonie. De
toeristen komen vooral vanaf 1890. In 1895  schrijft de
fotograaf Vroman het volgende over de avond voor de dans in

Walpi:

We found some forty white people camped, all to see the
dance. Was not a little surprised to learn there were
artists of note. Authors, sculptors, newspaper corres-
pondents from a half dozen papers, and some dozen or

more ladies (Vroman, geciteerd door Webb en Weinstein ibid.).



AiheoTE

Twee jaar later, in 1897, vindt de dans opnieuw in Walpi plaats.
Opnieuw is Vroman present, tezamen met een grote schare foto-
grafen. Het is wonderbaarlijk, aldus Webb en Weinstein (1973: 88),
dat Vroman in staat is foto's te maken en tegelijkertijd alles
zo goed in zich op te nemen - getuige het verslag van de dans
dat hij nog dezelfde avond schrijft: 'Mr. Hunt and Mr. Mumson
" were so wrapped up in watching the dancers that they forgot all
about their cameras, and at one point I had seven cameras to
work from my point of view. I hope they may all turn out well.'

Voor de negentiende-eeuwse bezoekers is de slangendans
een ongelooflijke bezienswaardigheid. Binnen een paar jaar
na de aankomst van de eerste toeristen is de slangendans de
meest gefotografeerde gebeurtenis op de Hopi-mesa's(Younger
19835 22).

In 'Mornings in Mexico' stelt de schrijver D.H. Lawrence
zich de vraag waarom al die horden toeristen naar de slangendans

komen, waarbij hij op dat moment ook aanwezig is:

What had they come for? Mostly to see men hold live
rattlesnakes in their mouths. "I never did see a
rattlesnake, and I'm crazy to see one!" cried a girl

with bobbed hair.

There you have it. People trail hundreds of miles,
avidly, to see this circus-performance of men handling
live rattlesnakes that may bite them any minute - even

do bite them. Some show, that! (D.H. Lawrence 1927: 122).

Even verder laat Lawrence duidelijk zijn verachting merken

voor het publiek waartussen hij zich bevindt:



= 188 =

Before the snake dance begins, on the Monday, and the
spectators are packed thick on the ground round the
square, and in the window-holes, and on all the roofs,

all sorts of people greedy with curiosity, a little

speech is made to them all, asking the audience to be
silent and respectful, as this is a sacred religious
ceremonial of the Hopi Indians, and not a public enter-
tainment. Therefore, no clapping or cheering or applause,
but remember you are, as it were, in a church.

The audience accepts the implied rebuke in good faith, and
looks round with a grin at the 'church'. But it is a
good-humoured, very decent crowd, ready to respect any
sort of feelings. And the Indian with his 'religion' is
a sort of public pet (ibid.).

Nog steeds wordt de slangendans door honderden toeristen
bezocht - vaak met busladingen tegelijk. Door de enorme toeloop
raken de opvangmogelijkheden steeds beperkter. Sinds 1971 worden
er geen blanke toeschouwers meer toegelaten bij de slangendans

in Mishongnovi (Webb en Weinstein 1973: 85).



il

Bl =

Fotograferen in de Hopi-kiva's

Tegen 1901 zijn de opdringende toeristen zo'n storende factor
geworden, dat de Hopi's op verschillende plaatsen bordjes
plaatsen met het verzoek om op enige afstand te blijven.
Met name de kiva's ", de deels ondergrondse gebedsruimtes van
de Hopi's, trekken veel nieuwsgierige en brutale bezoekers.
Hier komen dan ook het eerst de waarschuwende teksten te
staan. Zo is er een foto bewaard gebleven van een bord dat
bij een kiva-ingang is geplaatst, met daarop de tekst: 'To
all visitors: the men of the Snake Order desire that none
enter the Snake Kiva and that all refrain from making noise
in the vicinity thereof' (illustratie in Younger 1984: 24).
In een ander geval is er op een foto een waarschuwingsbord
te zien dat is gemaakt van een oude fotolijst, met daarop
de tekst: 'Monkhiva, headquarters of the Antelope Society.
Please don't attempt to enter. Wiki, high priest' (Webb
en Weinstein 1973: 31, illustratie op pg. 45).

In zijn geschiedsschrijving over een eeuw fotografie op
het Hopi-reservaat schrijft Eric Younger het volgende over de

aantrekkingskracht van de kiva:

For anthropologists, missionaries, and tourists alike,
the kiva held a tempting fascination. It was the
center of Hopi ceremonial life and, like the inner

sanctum of a church, was a place to worship and participate
in ritual. Althoughaccess was denied to most outsiders,

the lure of the kiva was so great that stories abound
of curious travelers 'bursting in' to startle the Hopi
priests (Younger 1983: 22).



- 85 -

Van die blanke bezoekers, aan wie wel toegang wordt
verleend, wordt respectvol gedrag verwacht; het fotograferen
is zondermeer verboden. Niettemin worden er toch stiekem
foto's gemaakt. In een geval wordt de eerder geciteerde
Engelse fotograaf en journalist George Wharton James
uitgenodigd om getuige te zijn van het wassen van de slangen,
voorafgaand aan de feitelijke slangendans. James beschrijft

die ervaring aldus:

As soon as all the snakes were washed, all the priests
retired except those whose duty it was to guard the snakes.
Then it was that I dared to risk taking off the cap from
my lens, pointing it at the almost quiescent mass of

snakes and trust to good luck the result (James 1919: 62).

Eerder haalden we een opmerking van James aan uit
'Camera Craft', waarin hij stelt dat ooit nog eens een studie
zou kunnen worden verricht naar de manier waarop Indiaanse
ceremonies door het fotograferen ervan veranderen. Kennelijk
was James zich wel enigszins bewust van de mogelijk kwalijke
kanten van het binnendringen met fotocamera's in de traditionele
Hopi-cultuur, maar kon hij zelf in dit geval de verleiding niet
weerstaan. Webb en Weinstein (1973: 14) vermelden dat James
ooit een stevige reprimande kreeg van collega-fotograaf
Vroman, toen hij onaangekondigd en zonder uitnodiging een
heilige kiva was binnengedrongen. Onduidelijk is, of die
confrontatie plaatsvond bij deze, door James zelf beschreven
gelegenheid of op een ander tijdstip. Deze dubbelheid echter,
dat men aan de ene kant op de hoogte is van de sensibiliteit

van traditionele Indianen voor het fotograferen van religieuze




& 8B =

zaken, maar men toch zelf als een olifant door de porceleinkast
loopt, treffen we - zoals we zullen zien - ook aan bij
contemporaine fotografen en filmers.

De belerende Vroman fotografeert echter zelf ook bepaalde
religieuze zaken, zoals het Blue Flute altaar in Mishongnovi,
in 1902. Vroman kon die foto maken zonder enig protest van
de priesters. In Photo-Era schrijft hij daarover: 'No objection
was made to our entering while the making of pahos and other
preliminaries were in progress' (citaat in Webb en Weinstein 1973:
104). Weliswaar bevindt het altaar zich niet in een kiva
maar in een gewoon huis, toch is het vreemd dat de Hopi's hier
wel toestemming verlenen. Webb en Weinstein zien als belangrijkste
oorzaken van de terughoudendheid van de Hopi's waar het gaat
om religieuze aangelegenheden, de angst dat degenen die de
religieuze oefeningen niet zouden begrijpen, die zouden kunnen
bespotten, en de angst dat de ceremonies zouden kunnen worden
verboden als er teveel over bekend zou zijn (idem).

In het algemeen respecteert Vroman het dringende verzoek
van de Hopi's om bepaalde ceremonies in afzondering te kunnen
houden en hun wens dat niet-geinitieerde personen hun heilige
objecten niet mogen zien (Webb en Weinstein 1973: 31). Hierin
is Vroman een uitzondering. Andere fotografen stormen in die
tijd vaak een kiva binnen, zetten daar dan - onder protest van
de celebranten - hun driepoot op, om vervolgens een bak met
flitspoeder tot ontploffing te brengen. Dankzij dergelijke
gewelddadigheden komen de Hopi's, aldus Webb en Weinstein (ibid.),
er uiteindelijk toe om alle fotografie van welke ceremonie dan
ook te verbieden.

Iemand anders, die net als James ondanks het verbod toch

foto's weet te maken in de kiva is de Mennonieten-missionaris



= 87 =

Heinrich R. Voth , die van 1893 tot 1902 in Oraibi woont.
Voth is tegelijkertijd ook als etnoloog verbonden aan het
Field Columbian Museum of Chicago. In die hoedanigheid
schriift hij verschillende gedetailleerde verslagen over de
Hopi-tradities. Tegelijkertijd onderneemt hij verwoede pogingen
om op het reservaat het christendom te verbreiden. Het is
waarschijnlijk vanwege zijn ongebruikelijke achtergrond van
zowel antropoloog als missionaris, schrijft Younger (1983:
22), dat Voth zich gerechtvaardigd voelt om de kiva binnen te
dringen om er foto's te maken en religieuze voorwerpen te
verzamelen. Volgens een door ons geinterviewde foto-historicus
die werkzaam is bij de Photo Archives in Santa Fe, speelt Voth
aan het einde van de negentiende eeuw een rol in het conflict
over religie en onderwijs tussen traditionele en 'progressieve'
Hopi's. Als het BIA kinderen begint te ontvoeren en daardoor
de binding tussen hen en het traditionele erfgoed wordt
verbroken, staat Voth volledig achter deze politiek. Volgens
de foto-historicus misbruikt Voth Hopi-stamleden om in de
kiva's in te breken en ceremonies te fotograferen. De
medewerker van de foto-archieven, die op jonge leeftijd door
de Hopi's in hun stam werd geadopteerd, heeft een ondubbelzinnig
oordeel over de missionaris: 'De Hopi's hebben geen concept
van de duivel, maar als ze zich iemand zouden moeten voorstellen,
dan zou Voth wel hun voorbeeld van een duivel zijn' (interview
met foto-historicus, gehouden op 12-12-1986 te Santa Fe).

Voth was als vluchteling uit zijn geboorteland Duitsland
via Rusland naar Amerika gekomen. In 1893 vestigt hij zich
op het Hopi-reservaat. Zijn grote fascinatie met archeologie
blijft aan de Hopi's niet onopgemerkt; ze geven hem prompt de
als naam 'Kihi Kaimta' ('Iemand-die-bij-de-ruines-graaft').

Naarmate Voth er meer over te weten komt, raakt hij ge{ntrigeerd door de



-

Hopi-religie. Met camera en notitieblok baant hij zich een
weg langs verontwaardigde Hopi-priesters naar de ondergrondse
ceremoniele kamers. De publicaties van de nauwgezette
observaties die Voth bij dergelijke gelegenheden maakt zijn
bewaard gebleven, maar de kerk die hij bouwt wordt door
bliksem vernietigd. De Hopi's zien dat nog steeds, aldus

de journalist Kammer, als een vergelding voor Voth's
binnendringen in de kiva en zijn tentoonstelling van rituele
objecten in het Field Museum of Natural History in Chicago.
De religieuze leiders waren onthutst toen ze later de in
boeken afgedrukte foto's zagen van de museumtentoonstelling
(Kammer 1980: 58). Waters (1987: 191)meent ten onrechte

(cf. citaat James hierboven) dat Voth de enige fotograaf is
die ooit foto's in de kiva weet te maken. Wel vermeldt hij juist
dat niet lang na het optreden van Voth zelfs het fotograferen
van openbare ceremonies op de plaza wordt verboden,

De fotograaf die rond de eeuwwisseling wellicht het verst
durft te gaan in het fotograferen van dat wat de Hopi's heilig
is, is de generaal A.F. Robinson. Deze man fotografeert,
aldus de door ons geinterviewde foto-historicus, niet alleen
ceremonies (op zijn foto's zien we opnieuw horden collega-
fotografen), maar ook het moment dat een Katchina-danser zijn
masker afneemt, hetgeen zeker nimmer gefotografeerd mag worden.
Het afzetten van dit masker mag eigenlijk alleen worden gezien
door de dansers zelf, aangezien de Katchina-dansers(als ze het
masker dragen)op dat moment de religieuze personificaties zijn van de
Katchina-geesten die huizen op de San Francisco-bergen. Gedurende
een half jaar dalen de geesten af uit de bergen en 'kruipen'
als het ware in de lichamen van de Katchina-dansers (Webb en

Weinstein 1973: 114; Waters 1987: 165ff).




3B

= 80 =

Fotografie bij de Navajo-Indianen

Over het fotograferen en filmen van Navajo-Indianen is,
als je het vergelijkt met de Hopi's, betrekkelijk weinig
geschreven. Een reden hiervoor zou kunnen zijn dat de Navajo-
cultuuruitingen minder tot de verbeelding spreken en niet
met een vergelijkbaar mysterieus aura zijn omkleed. Bijgevolg
vonden zowel de fotografen als de rest van het blanke publiek
wellicht de Navajo-ceremonies een stuk minder spectaculair als
die van hun Indiaanse buren. Een bijkomende reden voor dit
verschil is mogelijk gelegen in het feit dat de Navajo's niet,
zoals de Hopi's, sedentair leven in geconcentreerde dorps-
gemeenschappen (pueblo's). Voor de Navajo's is er geen
permanente 'plaza' tussen de huizen in, waarop de ceremonies
worden gehouden en waarnaar drommen toeschouwers kunnen komen.
Bij de Navajo-Indianen vinden de meeste ceremonies plaats in
de beslotenheid van de (eventueel uitgebreide) familiekring.

In het hiervolgende zullen we ons vooral bepalen tot
de meer recente informatie van fotografen en filmers over
hun ervaringen op het Navajo-reservaat. Er zijn weinig
eigen notities bewaard gebleven van de fotografen die hier aan het
eind van de negentiende eeuw actief waren. We gaan ook in
op een project van de antropoloog John Adair en de filmmaker
Sol Worth, waarbij ze Navajo-Indianen (in de jaren zestig)
een film lieten maken over de eigen cultuur. Uit dit onderzoek
komt indirect naar voren hoe traditionele en meer modernistische

Navajo's aankijken tegen fotografie en film.




39

- 90 -

'Bad Medicine'

Voor zover we kunnen nagaan maakt O' Beaman, de fotograaf
van de Powell-survey, in 1871 de eerste foto van een vrije Navajo-
Indiaan (de chief Ashtiahkel). Twee jaar later portretteert
0' Sullivan tijdens de Wheeler-survey een aantal Navajo's bij
Fort Defiance. In 1877 probeert Jackson hetzelfde te doen,
maar doordat hij te gehaast te werk gaat, mislukken al zijn
negatieven. Flemingen Luskey (1986: 102ff), die deze periode
uit de Amerikaanse fdtogeschiedenis uitvoerig bespreken, wijzen
erop dat het er in die tijd vooral om gaat om de Indiaanse
volken in het zuidwesten zo zorgvuldig mogelijk in kaart te
brengen.

Een minder bekende fotograaf, die geen deel uit maakt van
de grootschalige en roemrijke surveys, is Ben Wittick. In
1878 reist hij voor het eerst af naar het zuidwesten, nadat hij
eerder als soldaat in de burgeroorlog heeft gevochten en aan
strafexpedities tegen de Sioux heeft meegedaan. Wittick
begint zijn carriére als fotograaf in dienst van de Atlantic
and Pacific Railroad in New Mexico. Hij opent een studio in
Albuquerque. Zijn belangrijkste uitvalsbases worden echter
Gallup en Fort Wingate. Bij Fort Wingate bevindt zich een
Navajo-enclave. Hier maakt Wittick een groot aantal opnamen
van Navajo's. Dankzij het vervaardigen van deze portretten (en die
van andere Indianenvolken in het noordelijk deel van het New Mexico-
territorium) weet Wittick zich in zijn levensonderhoud te voorzien.
Hij fotografeert de Indianen tegenmet zorg samengestelde schilderij-
achtergronden, die hij realistischer probeert te maken door op de
voorgrond wat echte stenen en cactussen te plaatsen. Bijzijn reizen
door het Navajo-gebied gebruikt hijeen draagbare achtergrond die
door takken omhoog moet worden gehouden. Van Deren Coke (1979: 10)

merkt over de foto's die Wittick bij de Navajo's maakt op: 'The solemn-facec



o 0] w

Indian men and women who stare out at us from Wittick's
photographs rarely seem at ease before the camera; at times
they look defiant.' Coke brengt echter in herinnering
dat de Navajo's twee decennia eerder door het Amerikaanse
leger werden opgejaagd naar het concentratiegebied Bosque
Redondo, om te beletten dat zij zich zouden kunnen keren
tegen de blanken die hun land in beslag namen. Ook al komt
uit de meeste van Witticks foto's niet meer dan een glimp
naar voren van de persoonlijkheid van de geposeerde Indiaan,
schrijft Coke (op. cit.: 11), toch zijn zijn foto's op
dit moment van groot belang omdat hij simpelweg de enige is
die een aantal bekende Navajo- en Apache-leiders heeft
gefotografeerd. In—de—deeumentaire—fiim—Broken-Rainbow-
Wittick bezoekt ook verschillende malen de Hopi-mesa's,
waar hij onder andere - hoe kan het anders! - foto's
maakt van de slangendans. Op een van die gelegenheden wordt

Wittick uitgenodigd om een geheim slangenritueel bij te wonen.




a0 e

Een van de Hopi-ouderen die hierbij aanwezig is en kwaad wordt
vanwege de aanwezigheid van een blanke, waarschuwt Wittick

dat hij door toedoen van slangen zal sterven: 'He has not

been initiated! Death will come to him from the fangs of

our little brothers!' (citaat uit Webb en Weinstein 1973: 14).
De vloek komt uit. Vele jaren later, in 1903, als Wittick
bezig is een ratelslang in te pakken voor verzending naar

zijn Hopi-vrienden, wordt hij dodelijk gebeten (Webb en Weinstein
ibid., Coke 1979: 11).

Earle R. Forrest is een van de eerste fotografen die
gedurende een wat langere, aaneengesloten tijd foto's heeft
gemaakt op het Navajo-reservaat. Op zijn oude dag tekent hij
zijn memoires op in het boek 'With a Camera in 0ld Navajoland'
(1970). 1In 1902 bezoekt Forrest voor het eerst de handels-
nederzetting van Billy Meadows in noordwest New Mexico.
Meadows wordt als eerlijke handelaar door de Navajo's
vertrouwd. Het nieuws van Forrests bezoek verspreidt zich
snel. Spoedig komen er Navajo's van verre afstanden om die
'Pelicano' (blanke) te zien met zijn 'magic black box'. Anno

1970 doet Forrests beschrijving nogal negentiende-eeuws aan:

I found something interesting in every Indian. I never
grew tired of watching them. In some ways they were like
children and I soon learned that a succesful trader must

be endowed with large amounts of patience and tact (Forrest
1970: 53).

De eerste dagen krijgt Forrest slechts van een paar Indianen

toestemming om hen te fotograferen. Op zekere dag echter



s T

bezoekt de Navajo-Indiaan Nicholas de handelspost. Nicholas
is net uit de gevangenis vrijgelaten, waar hij vastzat omdat hij
een blanke zou hebben vermoord. Meadows vraagt Nicholas of

hij Forrest kan helpen bij het maken van foto's , aangezien de
andere Navajo's te bang zijn voor de camera. Daarop stelt
Nicholas voor om samen naar buiten te gaan en temidden van de
daar verzamelde Indianen foto's van hem te maken. Nicholas
verzekert Forrest dat hierna iedereen zich zal willen laten
fotograferen. Inderdaad maakt het vastleggen op de gevoelige
plaat van Nicholas, de man die een 'Pelicano' had gedood,
grote indruk op de rest van de Navajo's. Vervolgens stelt
Nicholas aan Forrest voor om hen onder de zwarte camera-doek
te laten kijken. Eerst is er aarzeling, maar dan groot
enthousiasme. De omstanders verdringen zich rond de camera.
Het feit dat men via de camera Nicholas op zijn kop kan zien
staan wekt grote verbazing. Men ziet het, aldus Forrest, als
een vorm van Pelicano-tovenarij. Iedere Navajo die onder de
doek in de camera naar het omgedraaide beeld op het glas kijkt,
reageert hetzelfde: allemaal controleren ze of Nicholas

in werkelijkheid - buiten de overkapping van het zwarte doek -
ook nog op zijn kop staat. Daarop duiken ze opnieuw snel

onder de zwarte lap om Nicholas te kunnen 'vangen' voordat hij
opnieuw op zijn hoofd zou kunnen staan (Forrest 1970: 58).
Nadat iedereen onder de doek heeft kunnen kijken, stopt Forrest
een plaat in de camera die hij vervolgens belicht. De

Indianen verwachten dat ze meteen een foto kunnen zien, maar
Nicholas legt hen uit dat de foto eerst nog een andere magische

bewerking moet ondergaan, alvorens hij te zien is. Als Forrest




o

daarop de camera richt op een Navajo-vrouw en de omstanders
aanbiedt om opnieuw onder de camera-doek te kijken, ontstaat
er grote opwinding. Nicholas legt Forrest uit dat men zich
verbaast over het feit dat de jurk - ondersteboven - niet
naar beneden valt. Een van de Indianen, Toe-ha-de-len, die
door Forrest wordt uitgenodigd te poseren voor een foto, is
daar slechts met de grootste moeite toe te bewegen. Ondanks
de aanwezigheid van Nicholas als bescherming tegen de kwade
geesten van de magische zwarte doos blijkt uit de nader hand
vervaardigde foto-afdruk, aldus Forrest (ibid. 60),
dat Toe-ha-de-len zijn angst op het moment van de opname
niet te boven kwam.
Na verloop van tijd weet Forrest, naar zijn eigen zeggen,
het vertrouwen van de Navajo's te winnen. Wel vraagt iedere
gefotografeerde Navajo hem om het negatief en hun afgedrukte
portret zorgvuldig te bewaken en te beschermen tegen onheil
(op. cit.:62,70).
Als Forrest de negatieven laat zien begrijpen de Navajo's
niet waarom ze op glas zijn vastgelegd, en waarom datgene wat in
werkelijkheid een lichte kleur heeft er nu donker uitziet, en andersom.
Nicholas legt hen uit dat de foto's op papier zullen worden afgedrukt,
en opnieuw zien ze het als 'more of the white man's magic' (ibid. 63).
Drie Navajo-vrouwen die op zeker moment de handelspost
bezoeken, willen echter pertinent niet worden gefotografeerd.
Het zou, zo zegt een van de vrouwen, groot onheil kunnen betekenen
als er juist voor de ceremonie, waaraan zij deel =zal nemen,
foto's van haar worden gemaakt. Ze zou voor het einde van
de ceremonie kunnen sterven, of nooit een echtgenoot kunnen
krijgen, of, als ze wel zou trouwen, nooit kinderen kunnen

baren. Bill Meadows, de eigenaar van de handelspost, raadt




- 95 -

Forrest aan om de camera achter zijn rug klaar te houden en snel

te voorschijn te halen als de vrouwen uit een nabij gelegen schapen-
hok naar buiten zullen stappen. Bijna zeventig jaar na dato

doet Forrest een poging zich te verontschuldigen:

'This was one of the few Indian photographs I ever took

without permission. I never knew whether the young woman

failed to capture a husband, or was childless, or died

before her time' (ibid. 68).

Gaandeweg verwerft Forrest zich een zekere reputatie
onder de Navajo's en wordt het, in zijn eigen woorden,

'rather fashionable' (ibid. 69) om door zijn zwarte
toverdoos te worden gefotografeerd.

Forrest stelt veel pogingen in het werk om de oude
Navajo-chief Black Horse op de plaat vast te leggen. Maar
de man blijft telkens weigeren. Enigszins korzelig schriift
Forrest dat iemand anders er eerder wel in is geslaagd een

foto van de Navajo-leider te maken. De reden waarom

Black Horse hem echter geen toestemming geeft, brengt hij als

volgt onder woorden:

Black Horse said that it was all right for me to take
pictures of his people if they did not object; but he
was afraid that if an enemy heard that he had stood in
front of the magic black box, he would place a spell
upon him and make him sick by putting bad spirits in

his body. Then he would die if he could not find a
medicine man strong enough to drive the bad spirits out.
This great chief, who had led his warriors in battle as
far as the Mexican settlements in the south, was afraid
of a little box.... Several years later I learned that
he became very sick and died in 1907. If I had photo-
graphed him, he would have believed that I was responsible
for his sickness and death, even though it occurred five
years after he saw me last (Forrest 1970: 90).



e

%
\

Ny

JOHN SLOAN, INDIAN DETOUR, ETCHING, 1927

The scene was identified as the Corn Dance at Santo Domingo Pueblo

YEBECHAI PRAYER—NAVAHO
Edward Curtis

Curtis posed this enactment of the Yebechai ceremony. Probably without
Curtis’s knowledge. the dancers performed the dance backwards in order

to secularize it.



o B -

Twee fotografen, die we eerder ook bespraken in verband
met de Hopi's, de beroemde Edward Curtis en Adam Clark Vroman,
hebben ook bij de Navajo's gefotografeerd. Tussen 1895 en
1903 maakt Vroman onder andere portretten van zilversmeden en
weefsters, en een aantal close-ups van Navajo-mannen, —vrouwen
en -kinderen. Daarnaast verwerft hij ook opnamen van de
Navajo-huizen, de z.g. 'hogans' - volgens Vroman 'the first
real Indian houses I had ever seen' (Webb en Weinstein 1972:
I77E).

In Volume I  van 'The North American Indian'-serie van
Curtis staan een aantal foto's afgedrukt van Navajo-Indianen.
Als Curtis van zijn foto-expeditie naar de Southwest
in zijn woonplaats Seattle is teruggekomen, vertelt hij aan
een verslaggever van de Seattle Times dat hij in staat is
geweest de heilige Navajo Yebechai-dans te fotograferen,
ondanks het feit dat etnografen van het Smithsonian Institute
hadden gewaarschuwd dat zoiets onmogelijk was. De reporter
geeft in zijn krant een uitvoerige beschrijving van Curtis'
methoden (het volledige artikel is gereproduceerd in Lyman 1982: 65-69).

Net als Forrest weet Curtis zich een ingang te verwerven
via een blanke die handel drijft met de Navajo's. De man die
Curtis helpt, een zekere Charlie, heeft al veertig jaar
temidden van de Navajo's gewoond. Charlie vertelt hem dat hij,
als hij de Yebechai-dans wil fotograferen, eerst een
barriére van bijgeloof zal moeten overbruggen.

Uiteindelijk weet Curtis met behulp van Charlie veertien
Navajo's over te halen om mee te werken.

Het is, aldus het krante-artikel, voorgeschreven dat de
dans uitsluitend na de eerste herfst-vorst mag worden gehouden.
Verder zou de dans alleen 's nachts mogen worden uitgevoerd,

en zou het 'bad medicine' zijn als een blanke de dans zou



= Q7 =

gadeslaan. Onder geen voorwaarde zouden de maskers van de
dansers in vreemde handen mogen vallen. Het is duidelijk,
dat in deze omstandigheden de veertien dansers extreem
nerveus zijn om te worden gefotografeerd. Omdat ze alleen op
die manier geen religieuze betekenis zullen hebben, moet
Curtis de maskers zelf maken. In een gesloten ruimte in
Charlies winkel is Curtis, tezamen met drie Indiaanse
assistenten, dagen achtereen bezig om veertien maskers te
maken. Klaarblijkelijk, schrijft de verslaggever, zien de
betrokken Indianen er geen probleem in om Curtis te vertellen
hoe hij de maskers moet maken - zolang ze het maar niet zelf
moeten doen.

Andere leden van de stam beginnen echter te vermoeden
wat er in de angstvallig afgesloten ruimte plaatsvindt en
proberen de betrokken Indianen tot andere gedachten te
brengen. Wanneer dat geen effect sorteert, rijden er uiteindelijk
twee Indianen met hoge snelheid weg om de Indian Agent erbij te
roepen. Op dat moment weet Curtis dat hij heeft gewonnen,
omdat het zeker twee dagen zal duren voordat de boodschappers
terug kunnen zijn. Terstond begeeft Curtis zich met de
veertien Navajo's naar de nabij gelegen bergen om daar de dans
uit te voeren. In zijn verslag steekt de verslaggever zijn

bewondering voor Curtis niet onder stoelen of banken:

It wasn't very long before Curtis saw that he was not to
be disappointed. Down the ravine came fourteen of the
queerest, most fantastically dressed figures Curtis ever
saw in his life. It would be impossible to describe the
dance. The camera alone has the power to do that, but
Edward S. Curtis of Seattle saw what no other white man
had seen before (uit de Seattle Times van 22 mei 1904,
geciteerd door Lyman 1982: 69; cursivering van ons).




3.105

= 08 -

Lymans oordeel over Curtis werkwijze is scherp. Hoewel
zelfs de meest gevoelige etnografen uit die periode zich er
niet voor schaamden om met behulp van trucs de geheimen van
de Indiaanse tradities te leren, schrijft hij, waren slechts
weinigen daar zo luchthartig over als Curtis. Dergelijk gedrag
leidde tot wantrouwen en was in feite een onverantwoorde vorm
van etnografie (ibid.).

Van de antropoloog William Lee kreeg Lyman te horen hoe
Navajo's in deze tijd terugkijken op Curtis' werk. Lee liet
de door Curtis vervaardigde foto's en filmopnamen van de
Yebechai-dans zien aan een groep Navajo's die op dit moment
de dans uitvoeren. Hun reactie was, dat de dans, zoals die
in de beelden was vastgelegd, niet de Yebechai-dans was
zoals die zou moeten zijn. In de film voeren de dansers de
danspassen achterwaarts uit. Bovendien wekken ze de indruk
de dans niet goed te kennen: voortdurend botsen ze tegen elkaar.
iNaar de mening van de hedendaagse Navajo-dansers is het om die
reden aannemelijk dat de door Curtis in dienst genomen Indianen
niet wilden dat de heilige ceremonie werd verfilmd. Door haar
achterwaards te dansen hadden ze de Yeibechai-dans bij voorbaat

- en bewust - geseculariseerd (ibid.).

'The Enduring Navaijo'

Geen fotograaf heeft zich zo met de Navajo-cultuur bezig
gehouden als Laura Gilpin, die leefde van 1891 tot 1979.
Gilpins werk is noch (zoals dat van Curtis) een reconstructie
van de verdwijnende Indiaan, noch een documentaire weergave van

hoe Indianen in het begin van deze eeuw leefden.




- 99 -

Een tekenend voorbeeld van de positie die Gilpin inneemt
is het verhaal van een van de eerste foto's die ze neemt.
Het betreft een Zuni-meisje, dat van Gilpin vijftig dollarcent
krijgt om te poseren. (Dit is een van de weinige keren dat
ze iemand geld betaalt voor het maken van een foto.) De
jonge vrouw draagt op dat moment niet de witte mocassins die
de meeste vrouwen in het Pueblo-dorp dragen. Om die reden
neemt Gilpin de foto vanaf de knieen naar boven. Deze
benaderingswijze karakteriseert Laura Gilpins vroegere foto's
van de Pueblo-Indianen, aldus Sandweiss (1986: 44). Ze
verstoort niet de waarheid, zoals ze die aantreft, maar ze
laat haar niet altijd volledig zien. Door de afbeelding zorg-
vuldig in te kaderen kan ze de gewenste indruk overbrengen:
'an impression of how things used and perhaps ought to be'
(Sandweiss ibid.). In die zin is het haar streven om,
zoals Curtis het formuleert, 'het beeld van de Indiaan te
vangen, 'ashe moved about before he ever saw a pale face' (Curtis,
geciteerd in Sandweiss ibid.). Bijhet fotograferenvaneen feest
in Laguna probeert Gilpin bijvoorbeeld zoveel mogelijk de alom tegen-
woordige automobielen buiten het gezichtsveld van haar lens te houden.
Terwijl ze in 1925 nog foto's met een soft-focus maakt bij
de ruines van Mesa Verde, waarbij ingehuurde Navajo-acteurs de
oorspronkelijke bewoners (het Anasazi-volk) moeten uitbeelden,
en het vooral gaat om de romantische omgeving en het mysterieuze
aura, krijgt Gilpin later steeds meer weerzin tegen deze
bandering. Ze realiseert zich, dat ze Indianen puur als
typen heeft gefotografeerd, zonder acht te slaan op hun
individuele karakter (.ibid. 45). Steeds meer blijkt uit haar

latere werk dat ze de Navajo's als vrienden, en niet als




=100 =

antropologische exemplaren gaat weergeven. Ze benadert haar
onderwerpen met respect en biedt de geportretteerden ofwel
geld ofwel een afdruk van de foto. De Navajo-Indianen kiezen
altijd voor het laatste.

Laura Gilpins eerdere zorg om wat er aan Indiaanse cultuur
verdwijnt, maakt langzaam aan plaats voor een fascinatie met

wat er nog is overgebleven:

... the Indians that Curtis called the Vanishing Race'
were Laura's 'Enduring Navaho'. Where he had a
romantic's fascination with traditions that were
disappearing and a sense of inevitable loss, Laura had
a deep interest in the traditions that presevered and

a profound faith that Navajo culture could survive

in the modern world: 'I cannot believe that the old
ways will really be lost. Another generation will want
to know all those things that their grandparents can
tell them, and I am sure there will always be some

who can do so, and that a new interest in their
traditional past will come.'. .

...Curtis looked for what was gone; Laura sought out
what was left. She focused on what had survived rather
than what was being destroyed (Sandweiss 1986: 101).

Gilpin kleedt haar onderwerpen nooit met 'passende'
kledingstukken of pruiken, zoals Curtis en Powell dat wel
deden, en ze maakt ook nooit, zoals Monsen bij de Hopi's,
foto's zonder toestemming. Ze begrijpt dat haar 'large
view'-camera een storende factor kan zijn in Red Rock, het
Navajo-plaatsje waar ze verblijft. Het feit, dat ze zich
hiervan bewust is, stelt haar ook in staat om met
dit probleem om te gaan. Ze leert zichzelf aan om kalm en

langzaam te werken, en zichzelf zo min mogelijk op te dringen.



= 101 =~

Op een keer bezoekt Gilpin met haar vriendin, de
verpleegster Betsy, een oude zieke Navajo-Indiaan in zijn
hogan. Terwijl Betsy de man aan het verzorgen is, vraagt
Gilpin zich af of ze het zal aandurven om een foto te maken.
Tot haar verrassing blijken de aanwezigen dat juist op prijs
te stellen. Gelukkig geneest de oude man, schrijft Sandweiss
(1986: 54), want als het verkeerd zou zijn afgelopen zou men dat misschien
hebben geweten aan de foto(Deze vrees voor de mogelijke schuld-
op-termijn van een foto is dezelfde als die van Forrest,
wanneer die zich afvraagt of het overlijden van chief Black
Horse niet aan hem zou worden verweten, in geval hij er
eerder in geslaagd zou zijn een foto van de Navajo-leider te
nemen.) Gilpin ziet er geen been in om ook de Navajo-
ceremonies te fotograferen. In haar aantekeningen merkt ze
daarover op, dat het het moeilijkste is om een zodanig goede
verstandhouding op te bouwen, dat er uiteindelijk toestemming
wordt verleend (ibid. 89).

Zoals gezegd slaat het werk van Gilpin in bepaald opzicht
een brug tussen de nostalgie naar een 'verdwijnend ras' (Curtis)
en het moderne streven om een objectief en documentair beeld
te geven van de Indiaanse cultuur. De open en oprechte
gezichten van de Navajo-Indianen op Gilpins foto's geven
aan, dat de fotografe door hen wordt geaccepteerd. Sandweiss

geeft treffend aan, waardoor Laura Gilpin wordt gedreven:

Her aim was to make fine photographs; the documentary
value of her pictures was incidental.... Her presence
can be sensed in nearly every photograph and one is




=402~

aware that she recorded what she felt as well as what she
saw.

+«. In The Enduring Navaho, she conveyed the feeling that
existed between her and her Indian subjects; using photo-
graphy she could not conceal how her subjects regarded her.
Their frank, open gazes seem to signal their acceptance

of this white woman. Laura took pride in this, for she
knew that the Navajo would not cooperate with anyone they
perceived as patronizing (Sandweiss 1986: 58, 112).

Op latere leeftijd krijgt Gilpin steeds meer het idee dat er
een speciale band is tussen haar en de Navajo-Indianen. Als
in 1957 een van haar camera-koffers uit haar auto wordt
gestolen terwijl ze in een winkel in Chinle zit, krijgt ze twee
dagen later van een Navajo-vrouw die ze een lift geeft het
advies om de auto achter een heuvel te parkeren. Op die
stille plek legt de Indiaanse een kleed op de grond, waarop
ze vervolgens een koffer plaatst van hetzelfde type als het ver-
miste exemplaar. Vervolgens begint ze een z.g. 'hand-
trembling'-ceremonie boven het lichaam van Gilpin, die
inmiddels naast haar is neergeknield. Vijftien minuten lang
zingt de Navajo-vrouw, terwijl ze met haar ene hand en arm
hevig schudt. Daarop verklaart de vrouw dat drie jongens de
camera hebben ontvreemd en dat ze hem binnen drie dagen naar
de Valley Store zullen terugbrengen. Inderdaad krijgt Gilpin
haar camera via deze winkel terug. Het incident sterkt
haar in haar gevoel dat ze een speciale spirituele band met

de Navajo's heeft (ibid. 94).




= 403 =

Ook Adrian Oktenberg schrijft, in een recensie van het
boek 'Laura Gilpin: An Enduring Grace' van Martha Sandweiss,
dat Gilpin een van de eersten is die de Indiaanse culturen
in zichzelf waardeert, bestudeert, en respecteert, en niet
als wilde of exotische tegenpool van de blanke samenleving.
Terwijl in de foto's van Curtis de toeschouwer en het onderwerp
door een enorme afstand van elkaar worden gescheiden, zijn
de platen van Gilpin doordrenkt van de intimiteit van het

dagelijks leven en staat de fotograaf daar niet van gescheiden:

Most photographers who have done portraits speak of using
some form of manipulation in order to achieve the desired
result. Gilpin instead speaks of cooperation. Gilpin

never 'stole' a picture; she made one with the participation
of the subject. The result, in The Enduring Navaho, is a

portrait of a living, active people (Oktenberg 1986: 13).

In haar bespreking wijst Oktenberg er nadrukkelijk op,

dat de studie van Sandweiss in een tijd verschijnt die uitzonderlijk

moeilijk is voor de Navajo's, met de gedwongen verhuizing van
tienduizend mensen. Ze meent, dat Laura Gilpin geschokt zou
zijn als ze weet zou hebben van hetgeen de Hopi's en Navajo's
te wachten staat. Hun huidige problemen, zo stelt Oktenberg,
maken haar werk op dit moment belangrijker dan ooit. 'Her
portraits of the Pueblo and Navaho, so charged with life, are
fast becoming relics of ways of living that are ceasing to
exist' (ibid. 17). Hiermee plaatst Oktenberg Laura Gilpin
echter posthuum alsnog in de traditie van Curtis en diens

tijdgenoten.




3ells

= 304 =

Filmproject 'Through Navajo Eyes'

In de zomer van 1966 beginnen de antropoloog John Adair en
de filmmaker Sol Worth een opvallend antropologisch project op
het Navajo-reservaat. Adair en Worth zijn geinteresseerd in
de manier waarop mensen met een volstrekt andere culturele
achtergrond (in dit geval de Navajo-Indianen van de Pine Springs-
gemeenschap) via film hun visie op de wereld structureren.

Ze willen nagaan of het mogelijk is om deze Navajo's aan te
leren om op een zelf gekozen manier films te maken over
henzelf en hun cultuur. De hypothese van

de beide onderzoekers is, dat een film die is uitgedacht,
opgenomen en gemonteerd door Navajo-Indianen, bepaalde
aspecten van coderen, kennisvergaring en culturele waarden
van de Navajo's zal kunnen onthullen, die bij een puur
verbale uitwisseling niet naar boven zullen komen (Adair en
Worth 1972: 27). Wij willen dit project hier bespreken omdat
er uit het verslag van Worth en Adair veel informatie naar
voren komt over hoe de betrokken Navajo's aankijken tegen

het zelf opnemen van film, respectievelijk het gefilmd worden
door een ander.

Tijdens de orienterende fase van het project vindt er een
onderhoud plaats met Sam Yazzie, de Navajo-medicijnman van het
Pine Springs-gebied. Yazzie is een oude kennis van John Adair.
Als Worth de plannen aan de man ontvouwt, reageert hij met
een onverwachte vraag: 'Will making movies do the sheep
any harm ?' Als Worth hierop uitlegt, dat daar, voor
zover hij weet, geen sprake van zal zijn, stelt de medicijnman
opnieuw een vraag: ''Will making movies do the sheep good ?'

Worth ziet zich gedwongen opnieuw ontkennend te

antwoorden. De medicijnman moet hier even over nadenkenen



=L1054=

merkt dan op: ' Then why make movies?' De vraag blijft
Worth en Adair gedurende hun hele onderzoek achtervolgen

( ibid. 4f). (Sam Yazzie keert zich niet helemaal af van
het project; later staat hij toe dat twee van zijn kleinkinderen
een film over hem maken, getiteld 'The Spirit of the Navajo'.)

Voor het project hebben Worth en Adair een gemeenschap
gezocht, waarin de mensen nog niet of nauwelijks naar televisie
kijken. Pas in het jaar dat het onderzoek wordt verricht doet
het medium televisie zijn intrede in Pine Springs.

Worth en Adair nodigen zes mensen (drie vrouwen en drie

mannen) uit om mee te doen. Een van hen, Al Clah, is in
bepaald opzicht een buitenstaander, omdat hij heeft gestudeerd
aan het Institute of American Indian Art in Santa Fe. De
reden dat Al Clah bij het project wordt betrokken, is om na

te kunnen gaan of er een verschil zal zijn tussen Navajo's

die een film maken in hun eigen gemeenschap, en een Navajo
die van buiten, met een andere achtergrond, in de gemeenschap
wordt ingebracht.

Een van de Navajo's uit Pine Springs, de jonge Johnny
Nelson, is Worth en Adair zeer behulpzaam bij het vinden van
vier overige kandidaten. Dankzij Johnny doen ook de kleindochters
van medicijnman Sam Yazzie aan het project mee. Hij weet,
schrijven Adair en Worth (ibid. 58), dat in geval fotografie
in strijd mocht zijn met bepaalde rituelen, het feit dat een

medicijnman aan jouw kant staat alleen maar nuttig kan zijn.

Als alle voorbereidingen klaar zijn, worden Worth en Adair
en de deelnemers aan het project uitgenodigd om een
vergadering in het lokale gemeenschapshuis bij te wonen en daar
te vertellen van de plannen. De vergadering gaat akkoord

met het project en Worth en Adair kunnen beginnen.



= 308 =

. - Als bij uitlegt . hoe een filmcamera werkt probeert
Worth zich zoveel mogelijk te beperken tot een strikt technisch
verhaal en tracht hij zo min mogelijk een beeld te geven van
wat een film is of hoe men er een samenstelt. Na een uur
onderricht in filmtechniek vraagt Worth aan de Navajo's of
er nog onduidelijkheden zijn. Hij krijgt weinig reactie. Alleen
een zekere Mike Anderson maakt zich zorgen over zijn deelname
aan het project: 'Weren't there people who didn't like to have
their pictures taken ?' Worth antwoordt dat hij denkt
dat die wel te vinden zijn, en vraagt Mike op zijn beurt of hij
dergelijke mensen zelf kent. Mike blijkt echter niemand te
weten. Hij wil nogmaals van Worth persoonlijk weten of hij
denkt dat er wel mensen te vinden te zijn. De Navajo zegt
er bij dat hij al een tijd lang ongerust is dat er stappen tegen
hem zullen worden genomen als hij foto's van mensen neemt
'die niet willen dat je dat deed' of die 'het achteraf misschien
niet zouden hebben gewild' (ibid. 82). Worth probeert
hierop Mike's vrees weg te nemen door te vertellen dat hij wel
eens in de situatie heeft verkeerd waar Mike zo bang voor is.
Ooit maakte hij een film waarin ook een Joodse bruiloft werd
opgenomen. Toen Worth bij het trouwfeest verscheen om filmopnamen
te maken, vertelde een rabbi hem dat de Joodse religie het
maken van filmopnamen in een heilige plaats verbood. Daarop
was Worth onmiddellijk vertrokken. En toen hij een andere
keer in Pine Springs was, zo vertelt Worth de studenten,
werd hij uitgenodigd om, in een hogan een zangceremonie bij
te wonen. Worth liep bij die gelegenheid de hogan binnen
met om zijn nek een fotocamera. Onmiddellijk kreeg hij te
verstaan dat het nemen van foto's niet was toegestaan. Daarop

nam Worth zijn camera weg. Na deze informatie is Mike, aldus

Worth en Adair (ibid.), tevreden.




= gldifs =

Vervolgens legt Worth de werking van de fotografeertechniek
uit aan de hand van een voor Navajo's bekende analogie: gepoetst
zilver kleurt onder invloed van zonlicht langzaam donkerder.

Worth en Adair stellen in hun onderzoeksverslag, dat
geen van de studenten een 'professionele Navajo' is (op.cit.: 72).
In de films die ze maken zouden ze geen bewuste poging doen

~om aan Navajo-regels te gehoorzamen. De meesten van hen kennen
die regels domweg niet. Als er iets 'Navajo' zou zijn in hun
manier van filmen, aldus beide onderzoekers (ibid. 72f),

dan zou dat voortkomen uit het feit dat zij hun cultuur hadden
geinternaliseerd en onbewust in overeenstemming daarmee handelden.
(Overigens geven Worth en Adair niet aan, wat hun criteria zijn
voor wat wel en wat niet 'Navajo' is.)

Als de Navajo-studenten daadwerkelijk beginnen te filmen,
blijkt in de praktijk zeker niet iedereen dezelfde aarzelingen

te voelen als Mike Anderson. Integendeel. Op
gegeven moment creeert Johnny Nelson een incident dat de
gemeenschap bijna aanleiding geeft om de onderzoekers te vragen
hun biezen te pakken. Johnny blijkt namelijk opnamen te hebben
gemaakt tijdens de 'Enemy Way' (Squaw Dance)-ceremonie. De
ceremonie verliep die keer niet geheel zoals het hoorde; de
rituelen werden niet op de juiste manier uitgevoerd. Het
gevolg is dat de ceremonie - tegen hoge kosten voor de
gemeenschap - over moet worden gedaan. Een en ander is
voor de Pine Springs-gemeenschap, schrijven Worth en Adair
(1970: 16), een dure, ongezonde en traumatische ervaring.
Johnny's verfilming van de ceremonie wordt aangegrepen
als excuus voor het feit dat er dingen mis zijn gelopen.
Uiteindelijk verschijnt er een delegatie Navajo's bij het school-

gebouw van waaruit het project verloopt om Johnny te vragen



= 108 =

om ofwel de filmopnamen af te geven die hij bij de ceremonie
heeft gemaakt, ofwel honderd dollar en zes schapen als
schadevergoeding te betalen. Johnny staat hierop zijn beeld-
materiaal af. Niettemin voelt hij zich door deze confrontatie
in het geheel niet belemmerd om enthousiast voort te gaan met
filmen.

Het antwoord dat Worth van Johnny kreeg, toen hij hem reeds
voor de ceremonie vroeg of mensen er bezwaar tegen zouden
kunnen maken als hij (Johnny) opnamen zou maken van de Squaw

Dance, is veelzeggend:

I just don't know. I guess some of these older people,
so much rooted in their old way of belief that when you
take a picture of some ceremonial that they think is
sacred ... just with a still camera, or maybe with a
movie projector ... they feel that they wouldn't be
cured of some evil thoughts that they've had in their

- that they wanted to cure. The reason why they have
the Squaw Dance — This is something that I've talked to
some people and this is what they have said. If you
capture any of the secret ceremonies that the Indians do,
that they would not be cured because it's been captured
by some camera or movie camera. And then when it's
being shown somewhere, it'll remain right where he -
the same place as where he wouldn't be cured...

(Worth en Adair 1972: 184, interview met Johnny Nelson,

cursivering van ons).

Johnny zei er echter bij dat sommige ouderen, zoals de
medicijnman Sam Yazzie, het juist wel een goed idee lijkt om
een film over de Squaw Dance te maken: '...he [iazziéjsays
that if he can capture it [%he Squaw Dancé] in a movie, he
would, that this would be taught back to the young and make them
realize how the Squaw Dance was done and what it meant...'

(ibid. 185).



= 109 =

Het ongemak om religieuze onderwerpen te fotograferen of
te filmen lijkt vrij algemeen: als het in de groep ter sprake
komt is er, merken Worth en Adair op, veel onwennig gegiechel
(ibid. 104f).

Waar ook grote aarzelingen over blijken te zijn, is het
maken van 'close ups'. Na meer dan een maand wordt het
Worth en Adair duidelijk dat - hoewel close ups als zodanig
regelmatig worden gebruikt - close ups van gezichten niet of
nauwelijks voorkomen. Als Worth op een gegeven moment aan een
van de Navajo-meisjes vraagt om een close up van het gezicht
van haar grootvader te maken terwijl die een zandschildering

aan het maken is, weigert ze. Ze geeft voor, dat ze niet

.weet hoe ze dat moet doen, maar als Worth het -liggend op

de grond voor een goed close up shot - aan haar voordoet,

heeft ook dat geen resultaat. Het zusje van het meisje

krijgt daarop de camera in handen, maar zij zegt ook geen opnamen
te kunnen maken. Haar handen zouden te zwak zijn en ze zou
teveel trillen. Worth ziet echter geen spoor van enig

onzeker schudden (1970: 26). In hun boek 'Through Navajo

Eyes' speculeren Worth en Adair, dat een van de redenen voor
dit 'vreemde' gedrag is gelegen in het feit dat Navajo's in het
algemeen direct oog-tot-oog contact vermijden. Naar iemand
staren of hem of haar recht in het gezicht kijken is een inbreuk
op de privacy en een overtreding van de gedragscode. Een grove
belediging is iemand zonder met de ogen te knipperen strak aan
te kijken (1972: 156).



= 110"~

De Navajo-studenten blijken verder, zo bemerken Worth en
Adair (1972: 182), het meeste moeite te hebben met het fotogra-
feren en filmen van mensen waar ze geen band mee hebben. ‘

En andersom geldt, dat ze zich het gemakkelijkst voelen
bij het filmen van nauwe verwanten. Liever dan het land, de
schapen, paarden of hogans van onbekenden te vast te leggen,
proberen ze in de eerste plaats de eigen hogan en de eigen
dieren te filmen (Adair en Worth 1970: 29). Degenen die zelf
niet over dergelijke dingen beschikt, vraagt aan de anderen
of hij of zij wat van diens filmopnamen kan 'lenen'. Zonder
toestemming wil niemand zomaar andermans dieren filmen.
Tegelijkertijd, zo schrijven de twee onderzoekers (1972: 188),
zal geen enkele zichzelf respecterende Navajo zijn thuisomgeving
zonder schapen willen laten tonen. Om toch aan beelden van
schapen te komen zien Mike en Johnny zich aldus genoodzaakt
om opnamen te lenen van Susie. Al Clah heeft het moeilijker.

Hij kan tot zijn spijt geen film maken van een medicijnman of

van een genezingsceremonie, omdat 'hij geen vader of grootvader
heeft die dat doet' (ibid. 183). Wat Worth en Adair ook
opvalt, is een opmerkelijk verschil tussen henzelf en de
betrokken Navajo's: terwijl, zo zeggen ze, 'wij' praktisch overal
opnamen maken, willen deze mensen pertinent niet buiten Pine
Springs filmen (ibid. 188).

(Toen wij zelf in de winter van 1986 gedurende twee weken
bij een Navajo-medicijnman en diens vrouw logeerden, ergens ten

noordwesten van Big Mountain, merkten we ook dat deze mensen



= k%

er op zich geen bezwaar tegen hadden om te worden gefotografeerd,
maar dat ze dat het liefst deden temidden van hun schapenkudde.
Ze wilden verder alleen gefotografeerd worden in hun mooiste,
traditionele Navajo-kleren. )

Als de films van de Navajo-studenten klaar zijn, wordt de
Pine Springs-gemeenschap uitgenodigd om in het 'chapter house'
de 'wereld-premiére' bij te wonen. De reacties van de zaal
zijn uiteenlopend. De film die de gezusters Tsosie hebben
gemaakt, 'The Spirit of the Navajo', wordt gewaardeerd omdat
de medicijnman geen enkele fout maakt; hij volbrengt de ceremonie
zoals hij zou moeten. Twee films blijken onduidelijk voor de
verzamelde Navajo's. Ten eerste 'Intrepid Shadows' van Al
Clah, de Navajo-artiest die een tijd kunst had gestudeerd in
Santa Fe. De film is tamelijk complex, en wordt om die reden
juist het meest gewaardeerd door 'avant-garde'-filmmakers in onze
westerse samenleving ( Adair en Worth 1972: 271). De film
begint met een aantal landschapsopnamen. Plotseling verschijnt
een jonge Navajo, die een tak opraapt en daarmee een spinneweb
vernielt. Dan verschipt een hand in beeld die een metalen hoepel
voort doet rollen. De hoepel blijft de rest van de film, telkens
op een andere plek, doorrollen. Op gegeven moment verschijnt er
een Yeibechai-masker op een stok, dat klaarblijkelijk door het
landschap doolt met de bedoeling iets te vinden. Naarmate de
film vordert wordt het beeld donkerder en de schaduwen langer.

De schaduw van de cameraman is te zien. De film eindigt abrupt




= 112 =

met een opname van de voortrollende hoepel, waarbij nu ook de
schaduw daarvan goed is te zien. De andere film die de Navajo's
niet begrijpen is 'Shallow Well' van Johnny Nelson. In deze

film wordt het maken van waterbron uitgelegd. Waarom de
Navajo's deze film toch niet goed begrijpen ligt volgens Worth

en Adair aan haar niet traditionele onderwerp (ibid. 130).

Op een vraag aan een 44-jarige vrouw die één jaar onderwijs
heeft gehad en nog nooit eerder een film heeft gezien, of deze
film haar aansprak, antwoordt ze: 'I cannot understand English.
It was telling all about it in English which I couldn't
understand.' Iemand anders reageert als volgt op de vraag:
'That picture was also being explained in English. The
reason I didn't get the meaning is because I can't understand
English' (‘Adair en Worth 1970: 22). Het opmerkelijke hiervan
is, dat alle films zonder geluid zijn opgenomen! Worth en
Adair stellen, dat als iemand in een dergelijke situatie een
film niet begrijpt, het redelijk lijkt om ervan uit te gaan dat
hij of zij die film ziet als een andere taal (1972: 131).

Omdat Worth en Adair Engels spreken en degenen die zij interviewen
niet, zouden die misschien kunnen denken dat ze de film niet
begrijpen omdat die - ook al is er geen geluid - in het Engels
wordt gesproken. De beide onderzoekers gaan op dit onderwerp

nog dieper in:

...if we make a film or a Navajo makes a film, we assume
that we all can more or less understand it. Whether or
not this is true, we somehow do assume that everyone can
understand a movie. 'A movie is a movie', we seem to
imply, and the babble of tongues doesn't change our
intuition (Adair en Worth 1972: 135).



= 113 =

Op grond van de Whorf-Sapir hypothese, die er simpel
gezegd op neer komt dat de structuur van de taal op een
bepaalde manier een afspiegeling is van of vorm geeft aan
de wereldbeschouwing van degenen die die taal spreken,
en op grond van de aanname dat film - als uitdrukkingsvorm -
op een bepaalde wijze analoog is aan taal, veronderstellen
Worth en Adair dat films die door Navajo's gemaakt zijn
op fundamentele wijze ook 'Navajo' zijn (ibid. 207, 258 ).

Voor Heider (1980: 43) is het echter onduidelijk, welk
deel van de door de Navajo-studenten gemaakte films nu is
toe te schriiven aan (algemeen) gebrek aan ervaring, en welk deel
specifiek'éan hun 'Navajo-zijn'. Heider geeft als
kritiek dat de gegevens niet nog eens extra zijn geanalyseerd
door iemand die vloeiend Navajo spreekt . Wat hij wel als een
aanwijzing ziet voor Navajo-invloed in de films is het feit
dat de meeste films langdurige opnamen laten zien van mensen
die lopen. Zo wordt in de film 'Navajo Silversmith' minstens
vijftien minuten besteed aan het laten zien van de zilversmid
die materialen loopt te zoeken, en slechts vijf minuten aan het
daadwerkelijk bewerken van het zilver. In Navajo-mythen neemt
het lopen een belangrijke plaats in. Worth en Adair merken
hier zelf dit over op: 'Walking was a necessary element to a
Navajo telling a story about Navajo's' (1972: 146). De
twee onderzoekers leiden hier onder andere uit af dat de
regels van de Navajo-mythen en van het vertellen van verhalen
meer ter zake doen bij het laten zien van activiteiten als
zilversmeden, het bouwen van een waterput, etc., dan de 'werkeliike'

gebeurtenissen die plaatsvinden tijdens die werkzaamheden
(ibdd. 152).




LEFT A recently-wed Apache and
his bride on the Apiquiu Reservation
New Mexico. Taken by Timothy H
O'Sullivan on the Wheeler Surveu
1873 '

BELOW A Navaho group mcluding
a woman weaving on a horizontal loom
lone of the first photographs
demonstrating Navaho weaving
Canyon de Chellu, near Fort Defianc:
New Mexico. Taken bu Timothy H
O'Sullivan on the Wheeler Surve

1873

Geronimo at the Louisiana Purchase Exposition, 1904.




ol ¥R



5

CONCLUSIE

'Wanting to hold fast to transitory mirror-pictures
is not only an impossibility, ... but even the wish to do so
is blasphemy. Man is created in the image of God, and God's
image cannot be captured by any man-made machine.' Aldus
fulmineerde een journalist van 'Der Leipziger Anzeiger' in
1839, tegen het in 1839 wereldkundig gemaakte bericht dat
er een instrument gevonden was dat de beeltenis van een mens
permanent kon vastleggen. Walter Benjamin citeert Max
Dauthendey die als volgt vertelt over zijn ervaring als
model voor een daguerreotypist: 'We durfden ... in het begin
... niet lang te kijken naar de eerste foto's die hij maakte.
We waren huiverig voor de duidelijkheid van de mensen en dachten
dat de kleine, nietige gezichten van de personen die op de

foto stonden, onszelf konden zien, zozeer was iedereen onder

de indruk van de ongewone scherpte en natuurgetrouwheid van
de daguerreotypen' (Dauthendey, geciteerd in Benjamin 1985:49).
De reactie op de fotografie is er eerst een van verbijstering
en ongeloof, om snel plaats te maken voor enthousiasme.
Niettemin groeit ook de weerstand, in eerste instantie juist
bij de veelvuldig gefotografeerde elite. Zoals Susan Sontag
opmerkt: 'The fear that a subject's uniqueness was leveled
by being photographed was never so frequently expressed as in
the 1850's, the year when photography gave the first example
of how cameras could create instant fashions and durable
industries ' (1978:165).

De fotografie betekende een fundamentele verandering in

de verhouding tussen de mens en zijn werkelijkheid. Het samenspel




=i 116 =

van allerlei technisch gereproduceerde beelden (foto's, drukwerk,
posters, tekeningen, advertenties) luidde, aldus Boorstin (1982)
een ware 'Graphic Revolution' in. Neil Postman schetst de
draagwijdte van die omslag in de volgende bewoordingen: 'The

new imagery, with photography at its forefront, did not merely
function as a supplement to language, but bid to replace it as
our dominant means for construing, understanding, and testing
reality.... The new focus on the image undermined traditional
definitions of information, of news, and to a large extent,

of reality itself' (1985:74).

De fotografie had ( - en heeft eigenlijk nog steeds - )
iets magisch. De camera werd geeerd en gevreesd als een fetisj
met speciale toverkrachten. Een populaire opvatting in de
negentiende eeuw was, dat het de natuur zelf was die, via de
fotocamera, de afbeeldingen schiep.

In de hoogtijdagen van het westers imperialisme was de
fotografie echter ook een dankbaar hulpmiddel om de nieuw
ontdekte en veroverde wildernis (inclusief haar bewoners) in
beelden vast te leggen. Zoals Hayden, de leider van een van
de vier grote surveys naar het Amerikaanse Westen in 1875
aan de Secretary of the Interior schreef, konden de foto-
indrukken goed worden gebruikt ter 'education of the public
mind'. Daar lag de grote waarde van zijn 'photographic corps'.
'Twenty years ago hardly more than pictures existed as a
general rule of the leading features of overland exploration.
Mountains were represented with angles of sixty degrees
inclination, covered with great glaciers and modelled upon
the type of any other than Rocky Mountains.... The truthful
representations of photography render such careless work so
apparent that it would not be tolerated at the present day'
(Hayden, geciteerd in Thomas 1978:37).




=i L L7k =

Door de camera tussen hemzelf en de wildernis te houden,
was de ervaring van het binnentreden in de nieuwe ruimte kennelijk
iets minder bedreigend voor de fotograaf. 'Faced with the awesome
spread and alienness of a newly settled continent, people
wielded cameras as a way of taking possession of the places
they visited', schrijft Sontag (1978:65). Van deze dwangmatig-
heid om de Nieuwe Wereld als het ware fotografisch te 'veroveren',
waren de Indianen het eerste slachtoffer. Sontag vat de

desastreuze invloed als volgt samen:

After the opening of the West in 1869 by the completion
of the transcontinental railroad came the colonization
through photography. The case of the American Indians is
the most brutal. Discreet, serious amateurs like Vroman
had been operating since the end of the Civil War. They
were the vanguard of an army of tourists who arrived by
the end of the century, eager for 'a good shot' of Indian
life. The tourists invaded the Indians' privacy, photo-
graphing holy objects and the sacred dances and places,
if necessary paying the Indians to pose and getting them

to revise their ceremonies to provide photogenic material
(ibid. 64).

De expeditie-fotografen, wetenschappers en landschaps-
onderzoekers ('topographical engineers') zetten de weg uit
waarlangs later, behalve de toeristen, ook de missionarissen
en andere min of meer permanente kolonisten zullen volgen.

De specifieke bedoeling van de etnologische expedities
was, aldus John Wesley Powell, het hoofd van het American
Bureau of Ethnology in zijn eerste jaarlijkse rapport (1881):
het inwinnen van informatie die praktisch bruikbaar zou zijn
voor het besturen van de Indianen. In zijn ogen zou er
speciale aandacht moeten worden geschonken aan 'the progress

made by the Indians toward civilization, and the causes and



= 118 -

remedies for the inevitable conflict that arises from the
spread of civilization over a region previously inhabited by
savages'.

De Amerikaanse etnologie komt eigenlijk pas goed op gang
op het moment dat de Indianen definitief verslagen zijn.

Zoals Lyman (1982) het beschrijft, was de camera 'die nooit

loog' het ideale instrument voor de etnografen. Ze trokken

er in verre expedities op uit om visuele documenten te maken

van het Indiaanse leven dat in hun ogen gedoemd was te verdwijnen.

Ondanks de enthousiaste inzet waren er echter tal van
moeilijkheden voor de Indianen-fotografen: ze werden er door
hun camera-'objecten' van verdacht ziekten te veroorzaken,
de 'ziel' vast te leggen in de zwarte doos of met behulp van
de zon een vorm van 'zwarte magie' te bedrijven. (Het is overigens
opvallend hoezeer de verslagleggers van de ontmoetingen tussen
fotografen en Indianen zich bij gebrek aan andere metaforen
uitdrukken in woorden met typisch westerse connotaties!)

Maar er was ook een meer aardse weerstand tegen fotografen:

de expedities hadden vaak als heimelijke bijbedoeling om informatie
in te winnen ten behoeve van het War Department (waar trouwens
ook de 'Indian Affairs' waren ondergebracht).

Men mag echter uit het aantal meldingen van weerzin van
Indianen tegen fotografen ook niet afleiden dat zij zich allemaal
tegen de beeldregistratie zouden verzetten. Webb en Weinstein
beweren, dat juist de verklaringen van de vroegste fotografen
erop lijken te wijzen dat zij werden ontvangen in een vriendelijke

en cooperatieve sfeer:

When it is considered that contacts with white men among
the Plains and Western Indians were sparse at the time,
Indian reserve and suspicion under such conditions would
have been altogether understandable. Consider as well
the impact of a photographic process that was explained




- 119 =

as something that manipulated the sun to produce an image
of a living person, an image that when looked at neither
spoke nor moved. Such an explanation came very close to
challenging deeply held Indian beliefs about the ultimate
nature of the sun. It is most remarkable that, in spite
of such apprehensions, this 'white man’s magic' was
initially accepted by many Indians (Webb en Weinstein
1973:10).

Veel van de Indianen-delegaties naar Washington stonden
er ook op om te worden gefotografeerd. Als er geen ruimte was
voor een bezoek aan een officiele portret-fotograaf, dan hadden
ze het idee dat hun delegatie niet echt serieus werd genomen.
Sommige Indiaanse leiders die in contact kwamen met de
Amerikaanse overheid, zoals Crazy Horse bijvoorbeeld, wilden echter
juist pertinent niet op de gevoelige plaat worden vastgelegd.
Zoals ook in ons verslag van de geschiedenis van de Indianen-
fotografie naar voren komt, was de reactie van Indianen - zeker
in de begindagen - niet bepaald zo eenduidig als Webb en Wein-
stein suggereren,

Uit de literatuur krijg je niet bepaald de indruk dat de
Hopi's echt enthousiast hebben gereageerd op de blootstelling
aan de fotografie. De foto's van iemand als Vroman, waarvan
je kan zien dat de geportretteerden ontspannen, en soms vriendelijk
lachend, de camera inkijken, lijken eigenlijk eerder de uitzondering
die de regel bevestigt. De staat van dienst van de fotografie
op de Hopi's is echter voor het grootste deel weinig florissant.
Er waren fotografen als Frederick Monsen, die in het geniep
(van onder zijn jas) foto's maakte, of mensen als George Wherton
James en Heinrich Voth die - met al hun opzichtige apparatuur,
en ondanks verbodsbepalingen - in de heilige kiva's afdaalden
om met unieke opnamen van ceremonies weer naar boven te klimmen.
Laatstgenoemde roofde zelfs een aantal heilige voorwerpen

weg om ze ten toon te stellen in het Field Museum of Anthropology

= 120 -



=1 2} 20

in Chicago. Het behoeft geen verwondering te wekken dat de
Hopi's eerst in 1902 de fotografen alleen binnen een afgebakend
terrein lieten fotograferen en in 1915 zelfs het fotograferen
van ceremonies totaal verboden. (De eerlijkheid gebiedt echter
te zeggen dat een bijkomende reden voor dit verbod was gelegen
in de angst dat foto's als bewijsmateriaal zouden kunnen worden
gebruikt om aan te tonen dat de 'heidense' Hopi-ceremonies,
tegen de uitdrukkelijke zin van de regering in Washington in,
toch gewoon doorgang vonden.)

De Navajo's kregen relatief weinig met fotografie te
maken. De paar verslagen die ons bekend zijn, wijzen er op
dat ook zij zowel reacties van verwondering als van openlijke
weerstand aan de dag legden. Er is bijvoorbeeld het verhaal van
een Navajo-leider die aarzelde om afstand te doen van zijn
beeltenis uit vrees dat andere, vijandelijke personen er macht
over zouden kunnen uitoefenen. En iemand als Edward Curtis
moest de meest geheimzinnige toeren uithalen om de heilige
Yebechai-dans op film vast te kunnen leggen.

Naarmate de kolonisatie vorderde gingen beroepsfotografen
er steeds meer toe over om te reconstrueren wat er - in hun
ogen — nog van de Indiaanse cultuur over was. Veilig opgeborgen
in reservaten leverden de eens zo vijandige 'wilden' goed
materiaal voor romantische, vaak volledig gestileerde portretten.
De 'pictorialisten' van rond de eeuwwisseling wilden de kijker
mee terug nemen naar een verdwenen wereld. De beroemdste onder
hen is ongetwijfeld de net genoemde Curtis, die zijn modellen
met pruiken tooide en elk teken van westerse invloed van zijn
foto's weg-retoucheerde. Christopher Lyman wijst op de
'interne 1ogica' in het etnocentrische beeld van wat nu werkelijk
'de'Indiaanse cultuur uitmaakte. Deze logica hanteerde de

volgende cirkelredenering:



= 121 =

Indians had changed since contact with Whites because of
something - apparently due to innate White superiority -
that made them acculturate or accept aspects of White
culture.

To the extent that they acculturated, Indians lost that
vague quality of 'indianness', in effect became less
'Indian’'.

Thus when Indians changed, they were no longer Indians,
and the fallacy that Indian culture did not change remained
sacrosanct (Lyman 1982:50).

Volgens Lyman kwam uit deze vorm van redeneren het concept
van de 'ethnographic present' voort; het idee dat men Indianen
kon bestuderen in de context van een tijd dat hun etniciteit

nog voor het laatst in een pure vorm bestond.

Toch veranderen. langzaam maar zeker de nuances in de
stereotypen over de Noordamerikaanse Indianen. De fotografe
Laura Gilpin wil de werkelijkheid bijvoorbeeld geen geweld aan
doen door kunstmatig in haar foto-negatieven in te grijpen,
maar beperkt zich ertoe de camera alleen op die aspecten te
richten die zij beschouwt als 'authentiek' Indiaans. 'The
Vanishing Race' van Curtis wordt bij haar 'The Enduring Navaho'.

Als Sol Worth en John Adair eind jaren zestig in het
kader van een onderzoeksproject de Navajo's van Pine Springs
bezoeken en een aantal van hen leren met een camera om te gaan,
dan merken ze dat er van hun kant grote schroom bestaat om
heilige ceremonies en (de eigendommen van) niet-verwanten op
beeld vast te leggen. Het filmisch beeld, dat zij met behulp
van de camera-techniek creeren, maakt de twee onderzoekers
duidelijk dat ook film (en fotografie) een 'taal'-vorm zijn
die zich laat richten door de specifieke tradities,normen en

waarden van de betrokken cultuur.




- 122 -

Tenslotte, wat waren de overeenkomsten tussen de receptie
van de fotografie onder westerlingen en die onder Indianen?
Zoals we zagen, gaf de fotografie in het Westen onder grote
groepen van de bevolking aanleiding tot zowel enthousiaste
als zeer terughoudende reacties. De Indianen verkeerden
echter, vis-a-vis de fotografen, in een principieel andere
positie. Zij waren bij voorbaat, en eigenlijk zonder echte
keuze, puur object. De modernistische negentiende-eeuwse
Europeaan of Amerikaan kon zich eerst uitgebreid laten
informeren over de werking van het fotografisch proces. De
kranten stonden er vol mee en iedereen sprak erover. Hij of
zij kon in ieder geval de illusie hebben dat hij deze laatste
vinding in een lange rij technologische successen zelf ook
'begreep'. De meeste Indianen hadden die vrijheid van keuze
meestal niet. De meeste 'wet-plates' werden door de foto-
graaf pas bij thuiskomst in de eigen studio tot foto's
afgedrukt, en ook de meeste toeristen lieten hun Kodak-film-
rolletje pas in de eigen woonplaats ontwikkelen. Wat er
dus met de 'geroofde beelden' verder gebeurde, en hoe zij in
vele gevallen ook tegen hen werden gebruikt, in machtscentra
op duizenden kilometers afstand, bleef de meeste Indianen
onbekend.

We hebben de vraag van wat de diepere implicaties van
de verhouding Subject (Fotograaf) - puur Object (Indiaan)
in de koloniale context zijn, niet al te zeer tot onderwerp
van deze scriptie willen maken, maar veeleer hebben we een
verkenning willen doen van de zeer heterogene reacties waartoe
de confrontatie tussen fotografen en Indianen aanleiding gaf.

Een Amerikaanse schrijver en fotograaf, die in zijn leven
enorme afstanden te voet door de Southwest heeft gereisd,

vatte de gevolgen van de fotografie als volgt samen:



=23+

EThe Indians:]believed that the photograph was taken not
only of them, but from them; and that, with enough prints,
they would wate away to nothingness. Also, beginning

so long ago, I photographed many customs, types, and
monuments which no longer exist, and I carry more than
one scar in memory of what the old Dallmeyer and I

have together seen and saved (Charles Lummis 1938:ix).

In al haar mysterie en beeldend vermogen komt die
vaststelling misschien nog het dichtst bij die merkwaardige
particuliere angst van de negentiende-eeuwse Europeaan Balzac,

die als volgt door Nadar is opgetekend:

Man never having been able to create, that is to say make
something material from an apparition, from something
impalpable, or to make from nothing, an object -each

Daguerrian operation was therefore going to lay hold of, detach
and use up one of the layers of the body on which it focused
(Nadar, geciteerd in Sharf 1976:122).



Possibly Gavarni anc Siivy: Baizac. ¢. '348. Daguerreotype




Bibliografie

Adair, John and Sol Worth

1970 "Navajo Filmmakers." American Anthropologist,
vol. 72: 9-33
1972 Through Navajo Eyes: An Exploration in Film Communication

and Anthropology. Bloomington: Indiana University Press.
Bell, William A. and M.B. Cantab

1869 New Tracks in North America, vol. 1. London:
Chapman and Hall.

Benjamin, Walter

1985 "Kleine geschiedenis van de fotografie." In Het
kunstwerk in het tijdperk van zijn technische
reproduceerbaarheid. Nijmegen: SUN. (1936).
[Vertaling door Henk Hoeks van: Das Kunstwerk im
Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit:
drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1973.7]

Berkhofer, Robert

1979 The White Man's Indian: Images of the American Indian
from Columbus to the Present. New York: Vintage Books.

Boeckel, Jan van en Ceciel Verhey

1986 De een zijn brood is de ander zijn ziel. Onderzoeksontwerp.
Doctoraal programma antropologie. Sept. 1986.
Ongepubliceerd.

Boorstin, Daniel

1982 The Image: A Guide to Pseudo-events in America.
New York: Atheneum. (1961).

Brandon, William

1961 The American Heritége Book of Indians, edited by
Alvin M. Josephy. New York: Simon & Schuster.

Cobb, Josephine
1958 "Alexander Gardner." Image, vol. 7, no. 6; 124-136.
Cohen, Hennig and J.W. Ward (eds.)

1964 The Indian and the White Man. Garden City, N.Y.:
Anchor Books.

Coke, Van Deren

1979 Photography in New Mexico: From the Daguerreotype
to the Present. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Curtis, Edward S.

1907 = The North American Indian. Cambridge: Cambridge
1930 University Press, 20 vols.

Drinnon, Richard

1980 Facing West: The Metaphysics of Indian-Hating and
Empire-Building. New York: Meridian.




= 126 =

Fleming, Paula Richardson and Judith Luskey

1986 The North American Indians In Early Photography.
New York: Harper and Row.

Forrest, Earle R.

1970 With a Camera in 0ld Navajo Land. Norman:
University of Oklahoma Press.

Fowler, Don D.

1972 In a Sacred Manner We Live: Photographs of the North
American Indian by Edward S. Curtis. New York:
Weathervane Books.

Friar, Ralph E. and Natasha A. Friar

1972 The Only Good Indian...: The Hollywood Gospel.
New York: Drama Book Specialists.

Gidley, Mick

1981 Kopet: A Documentary Narrative of Chief Joseph's
Last Years. Chicago: Contemporary Books.

Gilpin, Laura

1975 The Enduring Navajo. Austin: University of Texas Press.

Gossett, Thomas F.

1965 Race: The History of an Idea in America. New York:
Schocken Books.

Graybill, Florence Curtis and Victor Boesen

1979 Edward Sheriff Curtis: Beelden van een verdwijnend ras.
Amsterdam: Meulenhoff. [Vertaling door Ochrid Hogen
Esch van: Visions of a Vanishing Race. New York:
Thomas Y. Crowell Co., 19767)

Heski, Thomas M.

1978 Icastinyanka Cikala Hanzi: The Little Shadow Catcher,
D.F. Barry, Celebrated Photographer of Famous Indians.
Seattle: Superior Publishing Company.

Hinsley, Curtis

1983 "Ethnographic Charisma and Scientific Routine: Cushing
and Fewkes in the American Southwest, 1879-1893."
Observers Observed: Essays on Ethnographic Fieldwork,
edited by George W. Stocking, Jr., History of
Anthropology, vol. 1. Madison: University of Wisconsin
Press: 53-69.




=ral 27 =

James, George Wharton

1902 "The Snake Dance of the Hopis." Camera Craft 6,
N0k L2 3=10x%
1906 "The Study of Indian Faces.'" Camera Craft 8, no. 1.

1919 The Indians of the Painted Desert. Boston: Little,
Brown & Co.

Kammer, Jerry

1980 The Second Long Walk: The Navajo-Hopi Land Dispute.
Albuquerque: University of New Mexico Press.

Lawrence, D.H.

1950 Mornings in Mexico. London: William Heinemann (1927).

1961 Phoenix, The Posthumous Papers of D.H. Lawrence.
London: William Heinemann (1936).

Leahy, James

1977 "Notes on the Navajo Films." Film Forum, 1,2.

Lummis, Charles F.

1893 The Land of Poco Tiempo. New York: Scribners & Sons.

1925 Mesa, Canon and Pueblo. New York: The Century Company.

1938 Some Strange Corners of our Country: The Wonderland
of the Southwest. New York: The Century Company.

1968 Dullying the Hopi. Prescott, Ariz.: Prescott College Press.
Lyman, Christopher M.

1982 The Vanishing Race and Other Illusions: Photographs
of Indians by Edward S. Curtis. New York: Pantheon Books.

Mahood, Ruth I.

1961 "Discovery of the Lost Vroman Plates." In Photographer
of the Southwest: Adam Clark Vroman, 1856-1916,
edited by Ruth I. Mahood. New York: Bonanza Books: 21-26.

. Matthiessen, Peter

1983 In the Spirit of Crazy Horse. New York: The Viking Press.
1984 Indian Country. New York: The Viking Press.
McLuhan, T.C.

1973 Touch the Earth: A Self_Portrait of Indian Existence.
London: Abacus.




= ‘128 =

1985 Dream Tracks: The Railroad and the American Indian,
1890-1930. New York: Harry N. Abrams.

Meyer, Carolyn

1976 Amish People: Plain Living in a Complex World.
New York: Atheneum.

Mead, Margaret

1975 "Reviews and Discussion: Through Navajo Eyes:
An Exploration of Film Communication and Anthropology."
Studies in the Anthropology of Visual Communication,
vol. 2, No. 2, 1973s 122-124.

Momaday, N. Scott

1982 "Introduction" to American Indian Photographic Images,
1868-1931. (Preface by Roland W. Force). New York:
Museum of the American Indian.

Monsen, Frederic

1906 "The Destruction of Our Indians: What Civilization
is Doing to Extinguish an Ancient and Highly
Intelligent Race by Taking away its Arts, Industries
and Religion." Craftsman, vol. XI, Oct. 1906-

March 1907: 683-691.

Newhall, Beaumont

1961 "Introduction" to Photographer of the Southwest:
Adam Clark Vroman, 1856-1916, edited by Ruth I. Mahood.
New York: Bonanza Books: 9-20.

1976 The Daguerreotype in America. New York: Dover Publications.

Oktenberg, Adrian

1986 "A Vanishing World Review of Laura Gilpin:
An Enduring Grace, by Martha A. Sandweiss."
The Women's Review of Books, vol. IV, no. 3: 13.

Page, Jack

1983 "Return of the Kachinas: Hopi leaders press their
claims to recover sacred tribal objects locked away
in America's museums." Science 83, March 1983: 58-63.

'Postman, Neil

1985 Amusing Ourselves to Death: Public Discourse in
the Age of Show Business. New York: The Viking Press.

Powell, John Wesley

1881 First Annual Report of the Bureau of Ethnology.
Washington D.C.: Government Printing Office.




= 129 =

Powell, Lawrence Clark

1958 "Photographer of the Southwest." Westways,
no.« -8; part- 1, Aug. 1958: 13,

Qoyawayma, Polingaysi

1964 No Turning Back: A Hopi Woman's Struggle to Live
in Two Worlds. Albuquerque: University of
New Mexico Press.

Rudisill, Richard

1971 Mirror Image: Influence of the Daguerreotype on
American Society. Albuquerque: University of
New Mexico Press.

Sandweiss, Martha A.

1986 Laura Gilpin: An Enduring Grace. Fort Worth, Texas:
Amon Carter Museum.

Scharf, Aaron

1976 Pioneers of Photography. New York: Harry N. Abrams.

Scherer, Joanna Cohan

1973 Indians, The Great Photographs That Reveal North
American Indian Life, 1847-1929. New York:
Crown Publishers.

1975 "You Can't Believe Your Eyes: Inaccuracies in
Photographs of North American Indians." Studies in
the Anthropology of Visual Communication, vol. 2,
no. 2367/=79.

Scully, Vincent

1975 Pueblo: Mountain, Village, Dance.
New York: The Viking Press.

Seattle Times

1904 "A Seattle Man's Triumph." May 22, 1904.
Sekula, Allan
1982 "On the Invention of Photographic Meaning." Thinking

Photography, edited by Victor Burgin. London:
MacMillan Publishers: 84-109.

Sklar, Robert

1975 Movie-Made America: A Social History of American Movies.
New York: Random House.




= 1801 =

Smith, Edward Lucy

1975 The Invented Eye: Master Pieces of Photography,
1839-1914. N.P.

Sontag, Susan
1978 On Photography. New York: Farrar, Straus and Giroux. (1973)

Thomas, Alan

1978 The Expanding Eye: Photography and the Nineteenth
Century Mind. London: Croom Helm.

Thompson, Laura

1950 Culture in Crisis: A study of the Hopi Indians.
New York: Harper & Row.

Voth, H.R.

1903 The Oraibi Summer Snake Ceremony. Anthropological
Series, vol. III, no. 4. Chicago: Field Columbian
Museum, Publication no. 83.

1905 The Traditions of the Hopi. Anthropological Series,
vol. VIII. Chicago: Field Columbian Museum.

1912a The Oraibi Marau Ceremony. Anthroplogical Series,
vol. XI, no. 1. Chicago: Field Museum of Natural
History, Publication 156.

1912b Brief Miscellaneous Hopi Papers. Anthropological
Series, vol. XI, no. 2. Chicago: Field Museum of
Natural History, Publication 157.

Vroman, Adam Clark

1901 "Photography in the Great Southwest." Photo Fra,
VI Jan. 1901: 269-270.

Waters, Frank

1987 Book of the Hopi: The first revelation of the Hopi's
historical and religious world-view of life.
New York: Penguin Books. (1963)

Webb, William

1961 "Printing the Vroman Negatives." Photographer of the
Southwest: Adam Clark Vroman, 1856-1916, edited by
Ruth I. Mahood. New York: Bonanza Books: 27-29.

, and Robert A.Weinstein

1973 Dwellers at the Source: Southwestern Indian Photographs
of A.C. Vroman, 1895-1904. New York: Grossman Publishers.

Younger, Erin

1984 "Changing Images A Century of Photography on the Hopi
Reservation." In Hopi Photographers/Hopi Images,
compiled by Victor Masayesva, Jr. and Erin Younger.
Tucson: Sun Tracks & University of Arizona Press: 13-39.




