
De Confrontatie tussen

Fotografen en Indianen
PHOTOGRAPHING AN INDIAN DELEGATION, IN BELL'S STUDIO, FOR

THE GOVERNMENT. After a sketch by A. B. Shults, published in Frank
Leslie's Illustrated Newspaper, Vol. LIII (Sept. 1o, 1881), p.24.
This sketch shows vividly the gap between the social context of

a photograph and its contents. The Secretary of lnterior, pleased by
a land cession made by a visiting delegation of Omaha, Winnebago,
Sioux, and Ponca, had each of the chiefs photographed by C. M.
Bell in his Washington, D.C., studio at government expense. lt was
customary f or Indians visiting the national capita/ to be
photographed for the Smithsonian Institution or for other purposes.

scriptie van Jan van Boeckel en Ceciel Verheij
Antropologisch Sociologisch Centrum
Universiteit van Amsterdam, augustus 1989



I



1
,<± ·..
~-· .. \'g

·'1 ,,



ni.:-::---o::=-=:--.:,--/'°IK ZQ, HET OP
PRIJS STELLEN ALS
JIJ 001-'( OP DE

i'°OTQ GAAT'
-"L'=>

AANDENKEN..

- ---------- - ----=-;;: -
- :.:_-=- ~~-· ---~-
+%° 4.-3557

.. MAAR ü HEEFT
N06TE WEJNlb ZINLOZE
SLACHTïNbEN MEEGE­
MAAKT Q"J\ DAT TE
OPEN!

.,.:. .. ,.:-=-3
,.:::- z..:::: :;.;;:,
-27722\--7.

;;_'.) .-'.., ',
. -s v,;,s--~-
. '.)A-:- .S , ST

J.;:. BEl'ff ~ AL'S> DE:
:NDIANEN1 DlE GEL0-
VE,-,; DAT E MET'
"0.0 ~EN PEé:L V/>1,
- 0N ZIEL WE&­

r--EEMT !



INHOUDSOPGAVE

Inleiding------------------------------------------------ 5

DEEL I -------------------------------------------------- 9

1.1. De ontwikkeling van de fotografie ---------- 9

[jp]0?na[]e ---------------------­

1.2. Fotografie als hand van de natuur--------------

1.3. Angst voor de fotocamera----------------------­

l.4. Fotografie waait over naar de Verenigde Staten ­

2.1. Het verzamelen van Indianen-portretten---------

2.2. Fotografie en het civiliseren van de Indianen -­

2.3. Expeditie-fotografen --------------------­

2.4. Fotografie en antropologie---------------------

DEEL III -----------------------------------------------

3. Fotografie in de Southwest ---------------------

3.1. Fotografie bij de Hopi-Indianen -----------------

3.2. Fotografen dringen zich op bij Hopi-Indianen ---­

3.3,'The Vanishing Race' --------------------­

3,, Verbod op fotografie -----------------------­

3.5,'Echter dan echte' Indianen -------------­

3.6. De aantrekkingskracht van de ceremonies--------

3.7. Fotograferen in de Hopi-kiva's --------­

39, 'Bad medicino' --------------------------­

3.10.'The Enduring Navajo'-----------------­

3.11. Filmproject 'Through Navajo Eyes' -------------

Conclusie------------------------------------------------

10

16

23

31

31

31

36

41

51

55

55

59

63

70

76

79

81

84

96

98

104

115

125

Het fotograferen van Indianen, 1844-1925-------­

DEEL II

2.



The Re. Peter Jones (Kahkewaquonaby), the son
of a Welshman and a Mississauga Indian The earliest
pholograph of an American Indian, laken by Hili and
damson during a visit to Greal Britain between October

1844 and April 1845.



- 5­

INLEIDING

Vanaf haar uitvinding raakten mensen gefascineerd door de

fotografeerkunst. De eerste reacties van het publiek bewogen

zich heen en weer tussen gevoelens van bewondering, ontzag en

angst. Een markant voorbeeld van de vrees die in die dagen

opgeld deed, is het verhaal van de negentiende-eeuwse Franse

portretfotograaf Nadar, die werd geconfronteerd met de grote

terughoudendheid van een van zijn modellen, de schrijver Balzac.

Zoals Nadar het begreep, kwam Balzacs weerzin voort uit zijn idee

dat de mens niet in staat zou zijn iets materieels te scheppen

uit een pure verschijning, en dus elke foto noodzakelijkerwijs

iets van hem af moest nemen. In de tweede helft van de negen­

tiende eeuw was het een wijdverbreid volksgeloof, dat de foto­

camera, als 'bezielde' materie, in staat zou zijn de ogen van

vrouwen naar zich toe te lokken. Sommige mensen gingen zelfs

zo ver te veronderstellen dat de fotografie bij machte zou zijn

de doden weer tot leven te wekken.

Anno 1989 doen dergelijke vormen van 'bijgeloof' merkwaardig

aan. De camera's zijn inmiddels alomtegenwoordig en de foto­

grafische en filmische beelden maken een onafscheidbaar

onderdeel uit van de tegenwoordige leefwereld van de westerse

mens.

In deze scriptie willen we eerst aandacht besteden aan de

receptie van de uitvinding van de fotografie (- of eigenlijk, in die

begintijd, de 'daguerreotypie'- ) in het Westen (Europa, de

Verenigde Staten), omdaarna te kijken naar de manier waarop de

Noordamerikaanse Indianen op de oprukkende camera's reageerden.



- 6 ­

Reeds binnen drie jaar nadat de fotografeerkunst in de

VS was geintroduceerd, maken de daguerreotypisten Hill en

Adamson in 1844 de waarschijnlijk allereerste fotografische opname

van een Indiaan. Na hen volgde een onafzienbare schare van

amateur- en beroepsfotografen, die zich als een olievlek over

het Amerikaanse Westen uitspreidde om telkens opnieuw weer

nieuwe beelden te leveren van de tot de verbeelding sprekende

'savages'.

In onze bespreking van de confrontatie tussen fotografen

en Indianen richten we de aandacht op de feitelijke omstandigheden

waaronder de beeldenverzamelaars in de onbekende wildernis

contact legden met de Indianen. Op welke manier wisten ze hun

vertrouwen te winnen, en, als dat niet lukte, hoe wisten ze

dan de terughoudendheid (en in sommige gevallen zelfs: het verbod

op fotografie) van de kant van de Indianen te overwinnen c.q.

te omzeilen. We gaan na hoe het (fotografisch) oordeel over de

Indianen verandert als de kolonisatie van Amerika zijn vol­

tooiing nadert. Op dat moment gaat de fotografie ook een steeds

belangrijkere rol spelen als hulpmiddel voor de opkomende

etnografische 'wetenschap'. Welke (pseudo)wetenschappelijke

legitimaties worden er in die tijd gegeven voor het vervaardigen

van z.g. 'antropometrische' opnamen?

De scriptie bestaat uit drie delen. In het eerste deel

richten we onze aandacht uitsluitend op de westerse wereld

zelf. Vervolgens bespreken we de geschiedenis van het contact

tussen fotografen en Indianen vanaf grofweg het midden van

de negentiende eeuw tot en met de eerste decennia van deze eeuw.

Tenslotte gaan we in het laatste deel specifiek in op het

fotograferen en filmen in de Amerikaanse Southwest (resp. bij

de Hopi- en Navajo-Indianen).

De confrontatie tussen fotografen en inheemse volken



- 7 -

van Amerika is waarschijnlijk nergens zo radicaal en ingrijpend

geweest als hier in het Zuidwesten. Waar eerst zelden of nooit

een blanke werd gezien, konden door de voltooiing van de

spoorlijn tussen Santa Fe en Los Angeles in een tijdsbestek van

enkele jaren opeens drommen toeristen de Hopi- en Navajo­

gebieden en de Pueblo-dorpen in New Mexico bezoeken. Ze

maakten veelvuldig uitstapjes (z.g. 'Indian Detours') vanuit

de stationnetjes in Arizona en New Mexico.

Zoals Susan Sontag aangeeft, kwam de fotocamera precies

'op tijd' om te registreren wat onder het tij van de westerse

expansie op het punt stond te verdwijnen: 'Cameras began

duplicating the world at that moment when the human landscape

started to undergo a vertiginous rate of change: while an

untold number of forms of biological and social life are being

destroyed in a brief span of time, a device is available to

record what is disappearing'(l978: 15f).

We hebben niet de pretentie om hier, met betrekking tot

de fotografie, een overzicht te bieden van, wat Ton Lemaire (1986)

noemt, 'de perceptiegeschiedenis van de Indiaan door het Westen'.

Wel willen we nagaan in hoeverre er overeenkomsten en verschillen

tussen de ontvangst van de fotografie in de westerse wereld

en die bij de Indianen. Uiteraard is onze kennis over de

houding van Indianen vis-à-vis de fotografen beperkt, omdat zii

voor een belangrijk deel berust op de gekleurde en gefilterde

informatie in de verslagen van degenen die die ontmoetingen

beschreven. We hebben hier ook niet getracht om de ideologische

vooroordelen van deze kroniekschrijvers van de verovering van

het Amerikaanse Westen bloot te leggen. In plaats daarvan

hebben we hen zoveel mogelijk in de eigen woorden geciteerd.

Ons inziens is de hier gepresenteerde bloemlezing in zichzelf

al onthullend genoeg over de vaak zeer racistische en etnocentrische

beeldvorming in die tijd.



- 8 ­

Ook al is het nemen van en poseren voor een foto bij ons in

de twintigste eeuw volledig ingeburgerd geraakt, het blijft

toch maar de vraag of dit inmiddels bij volken aan de periferie

van de westerse wereld ook zo is. Om daar in een geval wat

meer zicht op te krijgen gaan we in het laatste deel van deze

scriptie dieper in op de resultaten van een relatief recent

onderzoeksproject op het Navajo-reservaat, waarbij een antropoloog

en een filmmaker Navajo-jongeren in staat stelden om zelf een

film te maken over de eigen cultuur. Het onderzoek is in

zoverre onthullend omdat het aan de ene kant een poging is

mensen uit andere culturen in staat te stellen via een westers

medium een beeld van zichzelf te presenteren, en omdat er

aan de andere kant ook duidelijk uit naar voren komt dat er

nog steeds angten bestaan voor en verbodsbepalingen tegen de

penetratie door de camera in de Indiaanse cultuur.

Amsterdam, 28 augustus 1989.



lllustrat,on b rb c· y t:. 11/ .or,r 'ro T/ nampfleur. ' -- relege-:-'--~' - . - J2?uerreot ,oe

- ·=

1

~~·

~
_,.,,

\

: ~

t", _J
.

. \ -
. ' .

THE FAMILY DAGUERREOTI'PE, ABOUT } 850



-- 9 ­

DEEL I

1.1. De ontwikkeling van de fotografie

Reeds in 1552 wist de beroemde alchemist Fabricius dat

onder invloed van zonnestralen de kleur van een bepaald

zilvermengsel van wit naar zwart veranderde. Vóór Fabricius

was het al aan Aristoteles bekend dat als men door een smal

gaatje in de muur van een donkere kamer licht naar binnenliet,

er op de tegenoverliggende wand van die kamer een (omgekeerde)

projectie ontstond van het aangezicht van de wereld buiten

die ruimte.

Het waren deze twee natuurverschijnselen die ten grondslag

lagen aan de ontwikkeling van de fotografie in de eerste helft

van de negentiende eeuw. Volgens de historicus Aaron Scharf

kwam de drijfveer voor deze ontdekking wellicht voort uit een,

wat hij noemt, primitief instinct:

To turn the fugitive image into a permanent physical
reality was to enhance memory itself. The magical notion
of being able to fix the mirror's image, to lay hold of it,
is the expression no doubt of a primitive instinct goLng •
back to the first troglodyte who cast an incredulous eye
on his reflection in some primeval puddle (Scharf 1976: 10).

De Fransman Joseph Nicéphore Niépce (1765-1833) wordt door

de meeste historici gezien als de vader van de fotografie. De

alleroudste overgebleven 'foto', uit 1827, is door hem gemaakt.

Hij ontwikkelde het eerste praktische (hoewel problematische)

fotografische proces, drieëntwintig jaar voor de officiéle uitvinding van

de fotografie. De Engelsman William Henry Fox Talbot was de

eerste die op 31 januari 1839 de ontdekking van de fotografie

wereldkundig maakte en daarbij ook aangaf hoe het fotografisch



- 10 ­

proces in zijn werk ging. Regelmatig bezocht Talbot Italië,

waar hij zo exact mogelijk trachtte verschillende landschappen

na te schilderen. Om de grootst mogelijke gelijkenis te

bewerkstelligen gebruikte Talbot een z.g. camera obscura,

waardoor hij ermee kon volstaan het geprojecteerde beeld over te

trekken. Op een van deze reizen dacht Talbot na over mogelijk­

heden om het afbeeldingsproces te verbeteren:

It was during these thoughts that the idea occured to
me ... how charming it would be if it were possible to
cause these natural images to imprint themselves durably
and remain fixed upon the paper. And why should it not
be possible? I asked myself (Talbot 1844, geciteerd door
Scharf 1976: 18).

Toen Talbot van zijn laatste reis naar Italië was teruggekeerd,

sloeg hij onmiddellijk aan het experimenteren. Het lichtgevoelige

zilvernitraat was zijn grondstof, en hij gebruikte jodide en

chloride om het ontwikkelproces (van wit naar zwart) op het

door hem gewenste moment te laten stoppen. Talbot komt zeer

dicht in de buurt bij de uiteindelijke ontdekking van het fotogra­

fische proces. Tot zijn ontsteltenis hoort hij echter in 1839

het nieuws van de grote ontdekking van de Fransman Louis Daguerre,

die hem net voor is geweest in het wereldkundig maken van de

fotografeerkunst.

1.2. Fotografie als hand van de natuur

In 1844 schreef Talbot een boek over zijn onderzoekingen,

getiteld 'The Pencil of Nature'. De titel spreekt voor zich­

zelf; Talbot was ervan overtuigd dat zijn fotoplaten werden

bewerkt door 'de hand van de Natuur'. Dit idee, dat de natuur

zichzelf uitdrukt in de foto, vinden we bij de aartsvaders van

de fotografie herhaaldelijk terug.



- 11 ­

Zo speelde Niépce al in 1832 met namen om zijn nieuw ontwikkelde

kunst te benoemen. Hij kwam daarbij tot niet minder dan zes

alternatieven:

Physautographie - het schilderen door de Natuur zelf

Physautotype - een kopie door de Natuur zelf gemaakt

Iconotauphyse - een portret door de Natuur zelf gemaakt

Paratauphyse - het laten zien van de Natuur

Alethophyse - echte Natuur

Phusalethotype - een werkelijke kopie van de Natuur

Om voor ons onduidelijke reden is uiteindelijk de term

'fotografie', het schrijven met licht, als de meest gangbare

de geschiedenis ingegaan.

Terwijl Talbots onderzoekingen de basis legden voor het

omzettingsproces van negatief naar positief, gelukte het

Daguerre om op een bewerkte koperplaat eenmalige, maar zeer

'levensechte' afdrukken te verkrijgen. De naar de uitvinder

vernoemde daguerreotypie washet eerste praktische fotografische

proces. Een gladgepolijste koperplaat die met een zilvermengsel

was ingesmeerd werd lichtgevoelig gemaakt met een jodine­

of bromine-sproeisel. Afhankelijk van de intensiteit van het

door het object de camera in gereflecteerde licht reageerde

het gevoelige zilver met een verkleuring in verschillende

graden van donkerte. Na de belichting werd het latente beeld

ontwikkeld door middel van een kwiksproeisel en daarna

gefixeerd met sodiumthiosulfaat. Elke daguerreotype was uniek,

de plaat was direct positief, in spiegelbeeld, en kon niet

worden gebruikt om extra afbeeldingen van na te drukken.

Vanwege deze tekortkoming bleek het proces, ondanks het

oorspronkelijke succes, een doodlopende weg.



- 12 ­

Net als Talbot zag ook Daguerre de hand van de Natuur in

zijn realistische afbeeldingen. In een circulaire om geldschieters

voor zijn werkzaamheden te interesseren schreef hij: 'De

daguerreotypie is niet alleen een middel om de natuur te tekenen

... , ze geeft haar de macht zichzelf te reproduceren.'

Hiermee presenteerde Daguerre, aldus Postman (1985: 71), een

geheel nieuwe voorstelling van de natuur, en in zekere zin

ook van de realiteit: 'He meant to say he had invented the

world's first "cloning" device, that the photograph was to

visual experience what the printing press was to the written

vora.' Tl.et Daar zo4 {sf>oké
als een soort samenspel met de natuur, stelt Smith (1975: 11);

als een middel waardoor de natuurkrachten in staat zouden worden

gesteld om voor zichzelf te spreken.

Ook in de 'bourgeois folklore' wordt de foto gezien als

een representatie van de natuur zelf, als een onbemiddelde

kopie van de werkelijke wereld, schrijft Sekula (1982: 86).

Het medium wordt, zegt hij, als transparent gezien. De voor­

stelling van zaken die door het medium wordt overgebracht is

onbevooroordeeld en daarom waar. In de negentiende-eeuwse

geschriften over fotografie verschijnt herhaaldelijk de notie

van een onbemiddelde, rechtstreekse representant ('agency')

van de natuur (Sekula: ibid.). Zowel de term 'heliografie'

(zonneschrift) van Samuel Morse als de benaming 'het potlood

van de natuur' door Fox Talbot wekten impliciet de suggestie

dat de natuur (de zon) zelf - buiten de mens om - de afbeelding

schiep. Morse beschreef de daguerreotypen in 1840 met de

volgende woorden: 'painted by Nature's self with a minuteness

of detail, which the pencil of light in her hands alone can

trace ••. they cannot be called copies of nature, but portions of



- 13 ­

nature herself' (geciteerd in Rudisill 1971: 57).

De euforie over de natuurgetrouwheid van foto's was in die

beginjaren ongemeen groot. Zo bracht de schrijver Edgar Allan

Poe in hetzelfde jaar als Morse het volgende eerbetoon aan de

fotografie:

... the daguerreotype plate is infinitely more accurate
than any painting by human hands. If we examine a work
of ordinary art, by means of a powerful microscope, all
traces of resemblance to nature will disappear - but the
closest scrunity of the photographic drawing discloses
only amore absolute truth, more perfect identity of
aspect with the thing represented (Edgar Allen Poe,
geciteerd in Rudisill ibid.).

Sommigen verzetten zich in die tijd ook tegen de verering

van de fotografie als deel van de natuur, zoals bijvoorbeeld

Baudelaire (1859):

... the present-day Credo of the sophisticated, above all
in France .•. is this 'I believe in Nature, and I believe
only in Nature (there are good reasons for that). I believe
that art is, and cannot be other than, the exact reproduction
of Nature .... Thus an industry that could give us a result
identical to Nature would be the absolute of art.' A
revengeful God has given ear to the prayers of this multitude.
Daguerre is his Messiah. And now the faithful says to
himself: 'Since Photography gives us every guarantee of
exactitude that we could desire (they really believe that,
the mad fools!), then Photography and Art are the same
thing' (Baudelaire geciteerd in Sekula 1982: 96).



- 1 ­

De uitvinding van de daguerreotypie trekt, vanaf het eerste

moment van haar bekendmaking, veel aandacht. Het nieuwe wonder

geeft aanleiding tot lyrische reacties. Zo schreef in 1839

de Fransman Gaucheraud voor The Literary Gazette in Londen de

volgende huldeblijk:

•.. M. Daguerre has discovered a method to fix the images
which are represented at the back of a camera obscura,
so that these images are not the temporary reflection of
the object, but their fixed and durable impress, which
may be removed from the presence of those objects like
a picture or an engraving (Gaucheraud, geciteerd in
Scharf 1976: 41).

De krant prijst de daguerreotypie verder om haar waarheids­

getrouwheid ('hich Nature alone can give to her works') en

spreekt - dan al - de verwachting uit, dat de nieuwe uitvinding

beelden van de meest verre landen naar huis kan halen:

Fora few hundred francs travellers may, perhaps, be soon
able to procure M. Daguerre's apparatus, and bring back
views of the finest monuments, and of the most delightful
scenery of the whole world (6bid.).

Het lijkt, of Gaucherauds toekomstverwachting wordt opgevat

als een rechtstreekse instructie tot handelen. Twee jaar later,

in 1841, zwerft er reeds, volgens Sontag (1973: 74), een

Fransman op de Stille Oceaan rond met een camera voor het maken

van daguerreotypen.

Veel beginnende fotografen zien de camera als een middel

om hun nieuwsgierigheid over de buitenwereld te bevredigen,

evenals die van een 'picture-minded' publiek. De fotograaf

Samuel Bourne zegt het als volgt in een in 1864 verschenen

reisverslag ('Ten Weeks with the Camera in the Himalaya'):



- 15 ­

··. it must be set down to the credit of photography
that it teaches the mind to see the beauty and power of
such scenes as these, and renders it more susceptible of
their sweet and elevating impressions. For my own part,
I may say that before I commenced photography I did not
see half the beauties in nature that Ido now, and the
glory and power of a precious landscape has often
passed before me and left but a feeble impression on my
untutored mind; but it will never be so again (Bourne,
geciteerd door Scharf, 1976: 90).

Vanaf het eerste begin slepen vele vastbesloten mannen

en vrouwen hun fotografische uitrusting mee naar praktisch elke

ontdekte en nog niet ontdekte plaats op deze krimpende aarde.

Wat de hieruit voortkomende foto-afbeeldingen voor effect

hadden op de menselijke geest, of wat ze betekenden in het

licht van het op handen zijnde 'global village', moet, aldus

Scharf (ibid: 94), nog worden vastgesteld.

Het nagaan van dergelijke gevolgen is, meer dan een eeuw

later, een hachelijke zaak. Vanuit het heden, waarin foto-

en filmbeelden ons overal omringen, is het moeilijk tot een

oordeel te komen over een tijd waarin elke foto een sensatie

wekte. Bovendien zijn er slechts geschreven bronnen overgebleven

op grond waarvan we ons - tezamen met de foto's zelf ­
een beeld kunnen vormen over die periode.



- 16 -

1 .3. Angst voor de fotocamera

Een daguerreotype-fotograaf produceerde telkens eenmalige,

niet-reproduceerbare afbeeldingen in een zilverlaag op een

smalle koperen plaat. Vooral in de periode direct na de

introductie van de nieuwe vinding ontstond er een speciale

folklore rondde daguerreotype. De literatuur van rond 1840

over fotografie wordt gekarakteriseerd (aldus Sekula 1982: 93f)

door een obsessie met de juweel-achtige eigenschappen van de

afbeelding. Voor het publiek bezat de daguerreotypeeen zekere

primitieve waarde, die de natuur erin had gelegd. De cultus

rond de nieuwe uitvinding vond aansluiting bij, of kwam

misschien wel voort uit, het negentiende-eeuwse spiritualisme,

dat zich met name in Frankrijk en Groot-Brittanié deed gelden.

In de tweede helft van die eeuw, in de hoogtijdagen van dit

spiritualisme, was een zekere Nadar (pseudoniem voor Felix

Tournachon) de beroemdste fotograaf van Frankrijk. Voor het

publiek was hij een levende legende. Vanaf het moment dat hij

in 1853 in Parijs zijn studio opende, liet een groot deel van

de artistieke en intellectuele aristocratie zich door hem

fotograferen. Nadar was zich, zegt Scharf (1976: 106), sterk

bewust dat wijdverbreid gebruik van het medium zou kunnen

leiden tot esthetische ontaarding. Ter ondersteuning van zijn

visie presenteert Scharf het volgende citaat van Nadar (1900):

Photography is a miraculous discovery, a science which is
pursued by the highest minds, an art which sharpens the
wisest wits- and whose application is within the powers
of the greatest. This wonderful art which makes something
out of nothing, this miraculeus invention after which one
can believe in anything .... (Nadar, geciteerd door Scharf ibid.).



- 17 ­

Men zou niet verwachten, schrijft Scharf, dat de nuchtere

man,die Nadar was,in fotografie een metafysische betekenis zou

onderkennen. Hij vermoedt, dat Nadar genoot van het idee dat

van alle grote uitvindingen die de mensheid in de negentiende

eeuw in haar schoot werden geworpen, juist de miraculeuze

fotografie niet alleen een praktisch nut had, maar tegelijk ook

aansluiting vond op de ondoorgrondelijke mysteries van de

'spirit world' (Scharf ibid).

But those many new miracles will have to wane before the
most astonishing, the most disturbing of all: the one
which seems finally to give to man the power to create,
in his turn, by giving substance to the disembodied ghost
which vanishes as soon as seen without leaving a shadow
in the glass of the mirror, a ripple on the water of the
pool. Could not man himself believe that he was creating
in fact when he seized, caught, materialised the intangible,
retaining the fugitive image, the light, etched by him
today on the hardest metal? (Nadar, geciteerd door Scharf ibid.)

In de periode dat een aantal eminente personen zich

interesseerde voor wat we nu zouden noemen buiten-zintuiglijke

waarneming, psycho-kinese en 'spirit'-fotografie, schreef

Nadar over de angsten van Balzac voor de occulte krachten van

de fotografie. Het is verleidelijk, zegt Scharf, om te denken

dat hun beider houdingen een psychologische verdediging

uitdrukten tegen de realiteit van de foto en de daaruit

voortvloeiende demystificatie van de kunst. 'Wat was daarvoor

beter dan te insinueren dat er een metafysische inhoud zat in

de actualiteit van de foto zelf?' (Scharf ibid.)

De nacht, het rijk van de tovenaars, was de alleenheerser

binnen de diepe duisternis van de camera obscura, schreef Nadar.

Het is dan ook niet verrassend, vervolgde hij, dat in het begin

de bewondering nog onzeker was: ze leek verstoord, alsof ze

bang was:



- 18 ­

In front of the Daguerreotype, this fear was shown 'from
the lowest to the highest', as the popular saying goes,
and the untutored illiterate were not alone in showing
hesitation as distrustful as it was superstitious. More
than one among the great minds suffered from this
complaint of first refusal. To take an example from among
the greatest: Balzac felt ill at ease before the new marvel,
he could not get rid of a vague dread of the Daguerreotype
operation. He has worked out an explanation for himself,
as well as could be at that time ..••
... my memory recalls very clearly the long-winded
dissertation that he made when we once met and which he
repeated another time (for he seemed to be obsessed with
it).... So'according to Balzac, every body in its natural
state was made up of a series of ghostly images superimposed
in layers to infinity, wrapped in infinitesimal films ....
Man never having been able to create, that is to say make
something material from an apparition, from something
impalpable, or to make from nothing, an object - each
Daguerrian operation was therefore going to lay hold of,
detach and use up one of the layers of the body on which
it focused .... Was Balzac's fear of the Daguerreotype real
or feigned? It was real.J Balzac had more to gain than
to lose, the amplitude of his paunch and the rest of his
body making it possible for him to be prodigal of his
'ghosts' without having to count them. In any case it
didn't prevent him from posing at least once for that
unique Daguerreotype by Gavarni and Silvy which I owned ..•
(Nadar, geciteerd door Scharf ibid.).

Het idee, dat bij elke foto een laagje van het object wordt

afgepeld, komt ook terug in de volgende toekomstverwachting van

Oliver Wendell Holmes in The Atlantic Monthly van 1857:

Every conceivable object of Nature and Art will soon scale
off its surface for us. Men will hunt all curious, beautiful,
grand objects, as they hunt the cattle in South America,
for their skins, and leave the carcasses of little worth.

The time will come when a man who wishes to see an
object, natural or artificial, will go to the Imperial,
National or City Stereographic Library and call for its
skin or form, as he would fora book at any common library ....
(Holmes, geciteerd door Scharf 1976: 122).



- 19 ­

De (deels veronderstelde) mogelijkheden van de fotocamera

gaven rond het midden van de vorige eeuw aanleiding tot in brede

kring merkbare gevoelens van ontzag en angst. Voor een deel

voerde dit 'fetisjisme', zoals dat met name voor de daguerreotypie

aan de dag werd gelegd, terug op onbekendheid en een gevoel

van onzekerheid met betrekking tot de werking van het fotogra­

feerproces. Tal van speciale eigenschappen werden aan de

fotocamera toegedicht. Zo werd bijvoorbeeld vrij algemeen

verondersteld, dat de ogen van vrouwen als vanzelf naar de lens

werden 'getrokken', in geval zij werden gefotografeerd. De

daguerreotypewerd geacht in staat te zijn de aanwezigheid van

de doden op te roepen. Dode kinderen werden soms gefoto­

grafeerd alsof zij lagen te slapen. In een enkel geval geloofde

men dat de camera in staat zou zijn het beeld aan te roepen

van een reeds lang begraven kind. De afbeelding werd, aldus

Sekula (1982: 94), de magische kracht toegedicht om langs

verschijningsvormen door te dringen en het visuele te transcen­

deren- bijvoorbeeld om de geheimen van het menselijke karakter te

onthullen.

Nadar achtte het denkbaar dat mensen steeds meer beheerst

zouden worden door hun portretten. Met name paspoortfoto's

kunnen 'lijken' op het moment waarop ze gemaakt zijn. De vraag

is echter, hoe ze 'lijkend' kunnen blijven. Zo had Nadar een

paspoortfotograaf tegen zijn cliént horen zeggen dat het hem

verboden was de rest van het jaar zijn snor te laten kortwieken.

Veel mensen vreesden dat het in die tijd zeer populaire

foto-visitekaartje een gelijkschakelend effect zou hebben op de

sociale distinctie. Elke burgerman kon zich immers voor de

camera laten omtoveren tot een Napoleon.

De vrees, dat het unieke van een persoon zou vervlakken

wanneer er van hem een foto wordt gemaakt, is, zo schrijft

Susan Sontag (1973: 131), nog nooit zo vaak geuit als in het



- 20 ­

midden van de vorige eeuw, de jaren waarin de portretfotografie

de eerste beelden gaf van de wijze waarop de camera vluchtige

modes en duurzame industrieén zou creéren. Herman Melville

schrijft in zijn roman 'Pierre': ' ••• wheneverybodyhas his portrait

published, true distinction lies in not having yours published

at all'(Melville, geciteerd door Sontag ibid.: 166).

Ons onbedwingbare gevoel dat het fotografische proces

iets magisch is, is - aldus Sontag - wezenlijk gefundeerd.

Niemand gelooft dat een schilderij naar model op enige wijze

deel heeft aan de stoffelijkheid van zijn onderwerp; een

schilderij stelt hoogstens iets voor of verwijst ergens naar.

Een foto lijkt echter niet alleen op zijn onderwerp - bij wijze

van huldeblijk - maar vormt deel van dat onderwerp, is er

een uitbreiding van; tegelijk is het een krachtig middel om

dat onderwerp in je bezit te krijgen en er macht over te

krijgen (ibid.: 123). De wat zij noemt primitieve

vrees voor camera's komt volgens Sontag voort uit de

gedachte dat de foto een materieel deel is van de gefoto­

grafeerde persoon. Die angst wordt, zegt zij, in onze

huidige cultuur door slechts weinigen gedeeld. Maar er is

een restant van die magie overgebleven, bij voorbeeld in de

aarzeling om de foto van een dierbaar iemand te verscheuren

of weg te gooien (ibid.: 127).

In tal van culturen bestond en bestaat er weerzin tegenover

het zich laten fotograferen. Een vroeg voorbeeld daarvan is

het Japan van omstreeks het midden van de vorige eeuw. Admiraal

Perry, die met zijn schip een Japanse haven bezocht, had een

professionele daguerreotypist aan boord. Met behulp van twee

assistenten maakt deze laatste een portret van een hofdame



- 21 ­

van de Daian-ji tempel in Shimoda (zie illustratie). Dat

deze vrouw dit toeliet was ongelooflijk gedurfd, aldus Scharf

(1976: 36), aangezien men in het Japan van die dagen geloofde,

dat een portret van welke aard dan ook voor de ziel een lok­

middel was om zijn verblijfplaats te verruilen van de realiteit

naar de afbeelding. Zeker portretfotografie werd, schrijft

Scharf, spoedig door de bijgelovigen gezien als gelijkwaardig aan

moord.

Ook in de westerse cultuur treft men ook nu nog residuen

aan van fotografeer-taboe's, zoals bij voorbeeld bij de Amish­

cultuur in de Verenigde Staten. De Amish vormen een protestantse

kerkgenootschap, dat op haar beurt (in 1697) weer is afgesplitst

van de Mennonieten. In 1767 vestigden de Amish-people zich

in de staat Pennsylvania. De regels van de eigen kerk, die

tezamen worden aangeduid als de 'Ordnung', regelen elk aspect

van het dagelijks leven. Eén van de bepalingen, die tot op

de dag van vandaag geldt, is dat er geen foto's gemaakt mogen

worden. Sommigen zeggen dat dit is omdat het laat zien dat men

trots is op zijn of haar uiterlijk - iets dat bij de Amish niet

gepast is. Anderen zeggen dat men hiermee wil voorkomen dat er

'graven images', gesneden beeltenissen, worden gemaakt (Carolyn Meyer 1976).

Niettemin vormen de schilderachtige Amish-people haast

onweerstaanbare onderwerpen voor een buitenstaander met een

camera. Er bestaan verschillende collecties van foto's van

de Amish-levensstijl die klaarblijkelijk door volhardende

fotografen zijn geschoten. Op de meeste van dergelijke foto's

wendt de geportretteerde zich af van de camera, alhoewel

sommigen ook daadwerkelijk geposeerd lijken te hebben, aldus

Carolyn Meyer (ibid.:49). Meyer geeft op de volgende

beeldende wijze weer, dat de spanningen nog steeds bestaan:



- 22 ­

Traffic on route 340 .•. is aften slowed by the horse­
drawn buggies of the Amish. Drivers wait with varying
degrees of patience fora chance to pass, and aften
there is a glimpse of a telephoto lens on a camera
loaded with high-speed film, as a determined photo­
grapher attempts to 'steal' a photograph of the
bearded patriarch in the broad-brimmed hat who holds
the reins. But the Amish driver is on guard; he turns
his head away sharply (ibid.: 6).

Het 'stelen' van een foto, zoals de man die vanuit zijn

autoraampje een poging waagt om ongemerkt zijn toestel in

te drukken, werd pas mogelijk na de introductie van de Kodak­

camera aan het einde van de negentiende eeuw. Voor die

tijd moest het model noodgedwongen worden stilgezet, geposeerd,

omdat de lange sluitingstijd 'verrassingsaanvallen' onmogelijk

maakte. Toch vond ook toen 'diefstal' van foto's plaats,

maar dan nog meer in overdrachtelijke zin. Fotografen trokken

de wijde wereld in om nietsvermoedende mensen op de gevoelige

plaat vast te leggen en hun beeltenis thuis aan het nieuws­

gierige publiek te laten zien. Voor lange tijd was dat voor

de meeste mensen het enige beeld dat ze van de verre volkeren

te zien kregen, en fotografen konden dat beeld naar eigen

goeddunken zo manipuleren als ze wilden. In het volgende

hoofdstuk gaan we in op het fotograferen van Noordamerikaanse

Indianen, wier aura door de zwarte doos op tal van gelegenheden

werd weggeroofd. Allereerst gaan we echter summier in op

de wervelende geschiedenis van de fotografie in de Nieuwe

Wereld.



b

A CAMERA

A U:'<IO:'< CAME .·· RA STAND

A COATING BOX

ALLE:-.'s C·.\:1-IERA BOX

..\ :1-IERCUR __:;-y BATH



- 23 ­

1.4. Fotografie waait over naar de Verenigde Staten

Op 7 januari 1839 werd de uitvinding van Daguerre door de

Franse Akademie voor Wetenschappen wereldkundig gemaakt. In

september van datzelfde jaar bereikt een gedrukt verslag van

het fotografeerproces de Verenigde Staten, waar het publiek er

spoedig zeer enthousiast over raakt. De Daily Chronicle van

Cincinnati drukt op 17 januari 1840 de gevoelens uit:

[The Daguerreotype's] perfection is unapproachable by
human hand, and its truth raises it high above all
language, painting or poetry. It is the first universal
language, addressing itself to all who possess vision,
and in characters alike understood in the courts of
civilization and the hut of the savage. The pictorial
language of Mexico, the hieroglyphics of Egypt are
now superseded by reality .•..
The Daguerreotype is destined for high purposes. It is
one of the most brilliant discoveries the mind of man
has ever conceived and compassed. That light should be
its own historian and draftsman is, indeed, a sublime
conception ('The Daily Chronicle', geciteerd in Rudisill
1971: 54, 94).

De fascinatie met de daguerreotype kwam in de Verenigde

Staten vooral op gang doordat Francois Gouraud in 1839, als

speciale gezant van Daguerre, naar New York afreisde om daar

de foto's te exposeren. Rudisill (1971: 51) wijst erop, dat

de Amerikaanse reactie,er in het algemeen een was van totale

fascinatie en enthousiasme.

Het is merkwaardig, dat in het puriteinse Amerika de foto­

grafie niet werd gezien als godslasterlijk, zoals er in de

Duitse 'Leipziger Anzeiger' wel over kon worden gesproken:



- 24 ­

Wanting to hold fast to transitory mirror-pictures is
not only an impossibility, as has been shown by basic
German research, but even the wish to do so is blasphemy.
Man is created in the image of God, and God's image
cannot be captured by any man-made machine ....
Now: Should this same God, who for thousands of years
has never allowed that mirror-pictures of men should be
fadeless, should this same God suddenly become untrue
to His eternal principles and allow that a Frenchman
form Paris should set loose such a devilish invention
into the world!!?? We must make clear, after all, how
unChristian and Hellishly vain mankind would become if
everyone could have his own mirror-picture made for
filthy money and reproduced by the dozen. There would
be such a mass epidemie of vanity that mankind would
become godlessly superficial and godlessly vain.
('Der Leipziger Anzeiger', 1839, geciteerd in
Rudisill 1971: 50),

Net als eerst in Frankrijk verdringen nu ook de mensen in de

Verenigde Staten zich voor de als paddestoelen uit de grond

schietende foto-studio's om een portret van henzelf te laten

maken. Vaak hielden de geportretteerden zelf weer een

daguerreotype in hun handen vast met daarop de beeltenis van

een van hun geliefden, als blijk van verbondenheid met hun

verwanten. Het vervaardigen van een opname vergde vele

minuten stilzitten. Bijgevolg behoorde een ijzeren hoofdsteun

tot de standaard-attributen van de portretstudio's. Om

geen last te hebben van knipperende oogleden, werd aan de

modellen vaak gevraagd om hun ogen gesloten te houden. Op

de overgetekende prenten, die men van de daguerreotype maakte,

konden de ogen alsnog worden 'ingevuld'.

Onder de Amerikanen heerste een sterk geloof in het realiteits­

gehalte van de daguerreotypen, schrijft Rudisill: 'Over and over

again, American reaction to the new picture-making medium



- 25 ­

treated it as a means of greater access to reality and assumed

that more direct experience of nature by such an agency was

beneficial ' (1971: 58). De waarde die men hechtte aan de

foto-portretten was enorm. De belangstelling voor dergelijke

afbeeldingen was bij tijden zo sterk, schrijft Rudisill (ibid. 215),

dat men de indruk heeft dat het publiek net zo intens reageerde

op de foto als op degene die was gefotografeerd. Het aura

van eeuwigheidswaarde dat foto's omringde sprak tot de

verbeelding. Door de portretfotografen werd hier handig op

ingespeeld. Er werd geadverteerd met zinnen als: 'Secure the

shadow, while the substance yet remains .•.. Do not neglect

this opportunity and say when it is toa late, "I wish I had

attended it before" (Rudisill ibid.).De L. P. Hayden studio

in New York gaf al in l84l de volgende aanbeveling van haar

portretten:

The Daguerreotype art is nothing more or less than the
power of rendering shadows tangible. It is a process
by which the reflection of the sitter is permanently
retained on the plate ...• The silver plates on which
they are taken, remain unaffected by time ....
They will retain the expression fresh and unimpaired
for centuries (geciteerd door Rudisill ibid.\ 223).

In de twee decennia voor de Amerikaanse Burgeroorlog

had de daguerreotype Amerika volledig in zijn greep. Rudisill

vat de betekenis van de uitvinding in de Verenigde Staten

als volgt samen.

As a technological medium in the hands of devoted operators,
the daguerreotype was assimilated into national conscious­
ness as few inventions have been accepted in history. No
other nation more widely employed the medium than the



- 26 ­

United States. When all the facets of the daguerreotype's
use in America come together for review, we can summarize
the medium's function in three primary ways - it served
as a direct aid to cultural nationalism, it helped
Americans adjust themselves intuitively to the transition
from an agrarian toa technological society, and it was
ultimately a reflection of spiritual concerns motivating
thenation (ibid. 227).

Rudisill stelt vast, dat veel mensen het daguerreotypie

proces nooit echt hebben kunnen bevatten. Het medium werd verward

met magie, met de telegraaf, of met een soort goddelijke macht

van de zon. Sommige mensen dachten dat de camera in staat

was afwezige personen op de beeldplaat vast te leggen, of

'als vanzelf' door het fotografeerproces op de foto een nieuw

pak en gekamd haar kon geven. Velen begrepen niet waarom ze

tijdens de belichting stil moesten blijven zitten. Maar ondanks

dergelijk onbegrip bleef de daguerreotypie een technologie die

in praktisch elke Amerikaanse huiskamer aanvaardbaar was.

In general, the feeling prevailed that the mechanical
nature of the process guaranteed its freedom from human
fallibility. A common ground of trust was soon established
which equated a picture made by the camera with the truth
of a direct perception ....
The camera ... becomes a sort of insight machine by which
limited human capacity is enabled to receive the truth
which nature provides out of herself. It becomes a means
of intensifying human perception to the point that man
can produce pictorial records of the essence underlying
nature and within himself ....
If the camera reported the appearance of something in
a particular way, the public quickly accepted that view
as the way the subject really was. The adage grew that
the camera did not lie, and one soon carne to feel that
truth was best served under the lens and the light of the
sun. When both mechanical technology and nature agreed
on something, few were eager to argue (ibid. 231, 233, 234).



- 27 ­

Naast hun vermogen de realiteit vast te leggen

droegen de daguerreotypen ook een spirituele betekenis.

Ze hadden het vermogen gevoelens op te wekken en

de toeschouwer voorbij de grenzen van tijd, plaats en

geheugen te trekken. Geen enkel onderdeel van het

samenspel tussen de objecten van de daguerreotypie en

de fotografen of het publiek was dan ook, aldus Rudisill

(ibid. 237),volledig vrij van verwijzingen naar een

grotere waarheid, achter de feiten van de oppervlakkige

realiteit.

We hebben hier tamelijk uitvoerig bij Rudisills

beschouwing over de begindagen van de fotografie in

Amerika stilgestaan, omdat hieruit treffend naar voren

komt, in welk klimaat in de tweede helft van de negen­

tiende eeuw de fotografie van Indianen van start ging.

Uit Rudisills analyse komen twee ogenschijnlijk tegen­

strijdige impulsen naar voren, die de gevoelens van

het publiek voor het nieuwe medium typeren. Aan de

ene kant hecht men aan een mechanische 'objectiviteit'

bij het aanschouwen van de wereld, maar tegelijkertijd

zoekt men, via de daguerreotypie, ook naar een trans­

cendent spiritueel inzicht 'achter de dingen'.

(Rudisill ibid. 236) Deze ambivalentie vinden we

ook terug bij de expeditie-fotografen, die met hun camera­

uitrusting de wildernis introkken om die voor het

thuisfront vast te leggen. Zij zagen het als hun opdracht om zo

waarheidsgetrouw en 'wetenschappelijk' mogelijk te werk



- 28 ­

te gaan. Daarnaast waren ze er echter ook van overtuigd dat

ze uitdrukking gaven aan de hogere bestemming, 'the Manifest

Destiny', van de jonge natie om zich in westwaartse richting

uit te breiden. In tal van opzichten fungeerden de fotografen

bij het realiseren van dit doel als gidsen. Hun foto's maakten

duidelijk, wat voor mensen en wat voor omgeving er aan de

andere kant van de 'frontier' te vinden waren. Onder het publiek

was er vooral een levendige belangstelling voor plaatjes

van 'de wilde Indianen' die nog niet of nauwelijks met blanken

in aanraking waren gekomen.

Voordat we echter volledig op de fotografie van Indianen

ingaan, geven we hier eerst in vogelvlucht een overzicht van

de ontwikkeling van de fotografeertechniek in de Verenigde

Staten. Ondanks het feit dat de daguerreotypie tot de

Burgeroorlog verreweg de meest gebruikte techniek blijft,

heeft de methode toch een belangrijk nadeel. Zoals eerder

vermeld, kon er per opname maar een afbeelding worden

gemaakt, en wel direct op het basismateriaal (de koperen plaat).

Na twintig jaar furore worden er tegen het einde van de

Burgeroorlog praktisch geen daguerreotypen meer gemaakt.

De vanuit Frankrijk over de wereld verbreide techniek raakt door

de nieuwe vindingen hopeloos verouderd. In 1851 vindt de Engelsman

Scott Archer een methode uit om negatieven te maken, waarvan

een onbeperkt aantal positieven kan worden afgedrukt. Archers

vinding hield in, dat als men een glasplaat insmeerde met

een plakkerige chemische stof (collodion),die was vermengd

met lichtgevoelig gemaakte zilver, en die plaat vervolgens

belichtte en ontwikkelde, men een perfect negatief verkreeg.

Omdat het belichten en ontwikkelen moest gebeuren terwijl de

collodion nog vochtig was, kreeg deze methode bekendheid



Stereo care oî i'>J1agara Falls lee Mounta,n. late 1860s. Wet colloo;c~

ii a,11!1 ...
. ,. , _;

:.· .

••~•

. ·~~ ......:.11.

1. \

'y«.

• l

t>III... • Il; .•.
J ,

f J-l /
•

f
t t t
f t

.
• t

1-



- 29 ­

als het 'natte-plaat-proces'. Het aanbrengen van de collodion

was een kunst op zichzelf. De substantie werd op de linker­

hoek van de plaat gedruppeld, waarna de fotograaf die, met de

plaat geklemd tussen zijn handen, volstrekt gelijk over de

plaat moest verdelen - niet te dik en niet te dun. Vaak moest

deze toer ook nog eens worden volbracht in de meest barre

omstandigheden, zoals op een berg of in de woestijn. Het op deze

manier fotograferen vergde dus veel tijd en ervaring.

sluitend beroepsfotografen hielden zich ermee bezig.

Vrijwel uit­

Net als de

daguerreotypie bleef natte-plaat-fotografie het nadeel houden

dat het procédé te 'langzaam' was om actie vast te leggen.

Eén persoon voor langere tijd stilhouden bleek al moeilijk, laat

staan een hele groep. Onverwachtse foto's nemen was uitgesloten,

ook al vanwege de opvallende stellage van een camera met zwarte

afdekdoek bovenop een driepoot.

Tussen 1850 en 1860 worden de zogenaamde 'stereografieén'

populair. Stereografieén ziin twee afzonderlijke foto's van de­

dezelfde scène, waarbij de tweede ietsje opzij van de eerste

wordt genomen. Via een stereoscoop kan men de twee beelden

'over elkaar' zien, alsof het een driedimensionaal beeld betreft.

Het effect hiervan op de toeschouwer is, dat die zich ogen­

blikkelijk deelnemer voelt aan de scène.

Met iedere nieuwe ontwikkeling raken meer mensen bij het

fotograferen betrokken. Het droge-plaat-proces, waarbij nog

steeds een glasplaat wordt gebruikt, komt in 1870 gebruiksklaar

in de handel. Rond 1880 wordt de eerste fotografische

afbeelding gereproduceerd in een krant. In 1888 ontwikkelt

Kodak de makkelijk hanteerbare rolfilm. Vanaf dat moment is

fotografie ook in handen van amateurs. De slagzin



- 30 ­

voor het eerste Kodaktoestel luidde: 'U drukt op de knop, wij

doen de rest.' De koper kreeg de garantie dat de foto (de

'snapshot') 'helemaal foutloos' zou worden. De beroepsfoto­

grafen reageren op de nieuwe ontwikkeling door zich te gaan

toeleggen op meer verfijnde artistieke produkties (Rudisill

1971, Newhall 1976, Thomas 1978).



\ ..,.rnl. 111:ci j
1'111/'/11111 .tf'

t, tie Last

t, I'-(..,

-

' '
1

~~
~
'---. - />



Longhor, a 5auk and For. A daguerreolupe taken hu Tlum111s M. E11slerlu son1e
ummd J 8,k----4 -. the wet-11/ate copy 11egal11•e 11 1,1, nrade bu A Zen,, Sl1111dler 111

8.8 Keoklll. 11 110/ed S@k m1d For leader. A daji11erreolype 111km /,,,
Lasterlu some tme arend 18447: the wet-plate copy negatve wa "
Ze110 S/1111dler 111 18N<. twmly uears alter Mokuk'., death



- 31 ­

DEEL II

2. Het fotograferen van Indianen, 1844- 1925%

2.l. Het verzamelen van_Indianen-portretten

Voorzover tot op heden bekend, werd de allereerste foto

van een Indiaan omstreeks 1844 gemaakt door de fotografen

Hill en Adamson. Op deze daguerreotype staat de Indiaanse

geestelijke Peter Jones afgebeeld. Omstreeks het midden van

de negentiende eeuw werden de meeste foto's van Indianen

genomen tijdens het bezoek van Indianendelegaties aan Washington.

Het optreden van delegaties, als vorm van diplomatie, was in de

koloniale periode vanuit Europa over komen waaien. Al in

1616 werden op bezoek komende Indiaanse chiefs aan het hof

in Engeland op doek geportretteerd. Vanaf 179O worden er

ook dergelijke portretten van Indiaanse gasten in de Verenigde

Staten zelf vervaardigd, voornamelijk in New York. De jonge

Amerikaanse natie moest de praktijk van het uitnodigen van

delegaties wel voortzetten om de machtige stammen aan haar

grenzen niet te bruskeren. Men hoopte bovendien de Indianen

te imponeren en te intimideren met de pracht en praal van de

oostelijke steden, en zo een gunstig klimaat te scheppen voor

het tekenen van verdragen.

Als aan het begin van de negentiende eeuw de Indiaanse

bevolking in aantal afneemt en hun traditionele gewoonten zich

onder invloed van de westerse cultuur snel wijzigen, komt het

idee op om een regeringscollectie samen te stellen van portretten

van prominente Indiaanse leiders. In 1822 begint Charles

Bird King aan het samenstellen van een dergelijke collectie.

In 1852 wordt een Indiaanse delegatie die een bezoek

brengt aan Washington voor het eerst gefotografeerd. Al spoedig

wordt het bezoek aan een fotostudio een routine-onderdeel van

de diplomatieke plichtplegingen. De gemaakte foto's worden

*) Waar geen verwijzingen staan vermeld is dit overzicht voor een
groot deel gebaseerd op Fleming en Luskey 1986.



- 32 ­

gereproduceerd voor het blanke publiek, dat zeer nieuwsgierig is

naar hoe de met veren getooide Indiaanse wilden er nu 'werkelijk'

uitzien. Illustratoren maken tekeningen aan de hand van de

foto's, om daarmee de suggestie te wekken dat de prent tijdens

de feitelijke rendez-vous is getekend. Pas twintig jaar later

zijn de fotografeertechnieken zo ver geëvolueerd, dat er ook in

relatief donkere ruimten en in de buitenlucht opnamen kunnen

worden gemaakt.

In betrekkelijk korte tijd neemt het fenomeen van Indiaanse

delegaties die de regeringsstad bezoeken een grote vlucht. In

de winter van 1857 reizen zo'n negentig gedelegeerden van

dertien verschillende stammen naar Washington. Het is in het­

zelfde jaar, dat men zich begint te realiseren dat portret­

fotografie van Indianen ook een historisch en wetenschappelijk

belang dient.

In 1859 stelt Joseph Henry, de eerste secretaris van het

fameuze Smithsonian Institute, voor om systematisch foto's te

maken van bezoekende Indiaanse delegaties. De tijd dringt,

aldus Henry: 'Indians are passing away so rapidly...'(geciteerd in

Fleming en Luskey 1976: 22). In 186 7 bezoeken zoveel Indianen Washington,

dat ze gehuisvest moeten worden in leegstaande barakken. Het jaar

daarop is er geen geld meer voor ongemachtigde bezoeken van Indiaanse

delegaties aan Washington. Deze maatregel ondervindt van

Indiaanse kant veel protest, onder andere van een groep Sauk

en Fox-gedelegeerden die hadden willen klagen bij de toenmalige

commissaris voor Indiaanse Zaken over het gedrag van een

Indian Agent. In 1867 gaan er ook regeringsfotografen zelf

naar Indianen toe, zoals Alexander Gardner die bij Fort Laramie

foto's maakt van het ritueel roken van de vredespijp tijdens

de onderhandelingen tussen de Peace Commission en Oglala­

afgevaardigden (Cobb 1958).



- 33 ­

In de eerste jaren van fotografie van Indiaanse delegaties

in Washington worden de meeste portretten gemaakt door A. Zeno

Shindler. De foto's van Shindler, tezamen met die van

William Blackmore en Joseph Henry, vormen een unieke collectie

die sinds die tijd is opgeslagen in het Smithsonian Institute.

Deze allereerste fotoverzameling waarover het Institute

beschikte, wordt geëxposeerd in haar Gallery. In 1870 bouwt

het Institute haar eerste eigen fotografeer-appartement om

Indianen en archeologische voorwerpen te fotograferen. Na

Shindler wordt in 1872 Gardner de belangrijkste delegatiefotograaf.

Zijn vrouw heeft de ondankbare taak om hem te assisteren met

het poseren van de Indianen, ze uit te dossen in de veren en

kralen en inheemse kledingsstukken die werden bewaard door

de Gallery. Cobb schrijft het volgende over de Indianen

die de studio van Gardner bezochten:

... they aften carne to Washington dressed in odds and
ends of the white man's clothing rather than their
traditional dress. They would bring their squaws and
papooses to the Gallery with them and while the Gardners
were engaged with sitting, the Indian children would
appropiate any articles or items of furniture that
they could get away with. (Cobb 1958: 134)

Scherer wijst erop, dat er zelfs bij de meer serieuze

fotografen van het Smithsoniao, die zich meer dan de commer­

ciéle fotografen tot taak hadden gesteld historische

registraties te maken, een neiging te bespeuren valt om

de meer exotische kant van de Indiaan vast te leggen.

Veelvuldig dragen gefotografeerde Indianen exact hetzelfde

Indiaanse kostuum. Soms, zoals in het geval van Sky



- 34­

Striking the Earth, een Chippewa-Indiaan die in 1896 in het

Smithsonianwordt gefotografeerd, wordt een veren-stoffer

als attribuut gebruikt in plaats van de traditionele hoofdtooi.

In andere gevallen zijn de cataloguskaarten en -nummers nog

op de artifacten te zien, temidden waarvan een foto is genomen.

Zo is er een foto van omstreeks 1900 met daarop een schrijvende

Winnebago-Indiaan, waarop maar liefst drie verschillende

kaartjes zijn te vinden, aan zijn drum, zijn linkermouw en aan

zijn ratel-kalebas. Scherer merkt hierover op dat elke

overeenkomst van deze foto met de werkelijkheid waarschijnlijk

op louter toeval berust. (Scherer 1975: 75).

Vanaf 1879 heeft het Bureau of American Ethnology het

beheer over de Indianenfoto's, die worden opgeslagen in de

Smithsonian's National Anthropological Archives. Na 1900

vervullen de bezoekende delegaties niet langer meer hun

prominente rol in de Amerikaanse Indiaanse politiek. Het

fotograferen van gedelegeerden wordt van dan af voornamelijk

verricht door regeringsstudio's, die de concurrentieslag

winnen van privé-ondernemingen.

Het Bureau of Ethnology blijft echter grote waarde hechten

aan het fotografischvastleggen van Indianen, niet alleen uit

historisch, maar steeds meer ook uit antropometrisch standpunt.

Als aan het eind van de negentiende eeuw de antropologie als

wetenschap begint op te komen, ziet het Bureau in de foto-

grafie een nuttig middel om die groei te stimuleren.

Fotografie is vooral bruikbaar in de omgang met de 'wildere'

stammen, die 'zich tegen de gebruikelijke fysieke metingen

zouden verzetten vanwege gebrek aan vertrouwen of andere

redenen'. Antropologie is in die jaren in de eerste plaats

fysische antropologie. De veldmedewerkers van het Bureau



- 35 ­

stelden zich ten doel om 'groepsfoto's te verkrijgen waarop

de personen zo zouden worden opgesteld, dat hun postuur en

andere fysieke elementen kunnen worden gemeten in verhouding

tot een reeds bekende eenheidsfiguur ("unit figure"), die

met die bedoeling aan de groep is toegevoegd'. (beide

citaten uit het 26th Annual Report van het BAE, geciteerd in

Fleming en Luskey 1971: 178). In verschillende laboratoria

worden de bezoekende Indianen tegen kunstmatige achtergronden

of andere bekende objecten gefotografeerd om fysieke metingen

mogelijk te maken die voldoende nauwkeurig zouden zijn voor

practische toepassingen. De foto's worden vaak zo genomen

dat er een exact portret ('en face') kan worden afgedrukt.

Daarnaast worden ook veelvuldig extra opnamen 'en profile'

gemaakt en een van de gezichtshoek vanaf het cranium. In enkele

gevallen wordt er van het gezicht van de bezoekende Indiaan

bovendien nog een afdruk in gips gemaakt.



\
\

Zw11 sti,derzts Frank Cushing.
:.,:..',r E.,i/v. Mary Ealy and Jennie
:.raker after ther sta at the Carlisle
•:.i:.1>: School. Perznsylva,iia. Probab/y by
s: N Choate



- 36 ­

2.2. Fotografie en het civiliseren van de Indianen

Het maken van een daguerreotype of een natte-plaat negatief

kost veel tijd. Daarnaast vergen beide technieken een relatief

lange belichtingstijd, waardoor de beweging, de actie, niet

'stilgezet' kan worden. Een daguerreotype vertegenwoordigt

een wederzijds bewuste participatie van zowel fotograaf als

subject (Rudisill 197l: 119). Deze tekortkoming van het.medium

impliceert dat er geen foto's beschikbaar zijn van de z.g.

'Indian Wars', de oorlogen die de Amerikaanse regering vooral tegen

de Plains-Indianen voerde. Als omstreeks het midden van

de vorige eeuw de tot dan toe permanente westelijke grens van

de Mississippi wordt opgeheven, breken er tal van gevechten

tussen Indianen en kolonisten uit. In die dagen heeft een

fotograaf die met al zijn voorraden en materiaal in het gebied

rondreist bescherming van het leger nodig. Ondanks alle

gevaren krijgen echter zelfs de officiéle fotografen van

regeringswege nauwelijks voor hun foto's betaald. Er wordt van

hen verwacht dat ze winst zullen maken door hun foto's ook aan

de nieuwsgierige blanke bevolking door te verkopen.

In 1876 wordt de Zevende Cavalerie van generaal Custer

door de manschappen van Sitting Bull en Crazy Horse verslagen.

De_ontzetting onder de blanke Amerikanen is groot. Er volgen

strafexpedities en in 1877 wordt Crazy Horse gedwongen zich over

te geven. Niettemin wordt hij tijdens zijn gevangenschap vermoord.

Tijdens zijn leven is er nimmer een fotografisch portret van hem

gemaakt. Volgens Fleming en Luskey (1986: 47) heeft hij klaar­

blijkelijk te weinig tijd in de blanke samenleving doorgebracht om te

kunnen worden gefotografeerd. Volgens de auteur Peter Matthiessen

weigerde Crazy Horse zelf om te worden gefotografeerd. Hij had,

aldus Matthiessen, lering getrokken van de ervaring van twee



- 37 ­

Indiaanse leiders, Red Cloud en Spotted Tail, die in 1870

een reis maakten naar het oosten van de Verenigde Staten,

Toen zij de enorme aantallen blanken daar zagen, begrepen

de twee leiders, schrijft Matthiesen, dat de

nederlaag voor hun volk onafwendbaar was. Omdat beide Indianen

zich tijdens hun bezoek hadden laten fotograferen werd er van

hen gezegd dat ze 'hun geest hadden laten vangen in een doos',

en ondanks al hun verontwaardiging over het verraad van het

Fort Laramie-verdrag zou geen van de twee ooit nog oorlogvoeren.

(Matthiesen 1983: 8).

De Indiaanse leider Sitting Bull liet zich echter wel, en

vaak tegen betaling, fotograferen. Mogelijkerwijs is hij

de eerste Indiaan geweest die zelf een foto heeft gemaakt.

Er is een afdruk van een met een deken omhulde man bewaard

gebleven, met als bijschrift: 'Sitting Bull trying to steal the

trade.' Waarschijnlijk heeft een blanke fotograaf de camera

neergezet en er toen zelf voor geposeerd, waarop Sitting Bull

de sluiter losliet. (Fleming en Luskey 1986: 47).

Vele Indianen die rond 1880 op reservaten zijn ondergebracht,

raken daar afhankelijk van kleding- en voedseldistributie.

In 1890 tekenen zich twee rivaliserende facties af op het

Pine Ridge- en Rosebud-reservaat; de z.g. 'vriendelijken' en

'vijandigen'. Op een uithoek van het reservaat voeren de

vijandigen hun door de overheid verboden 'Ghost Dance'-ritueel

uit. De autoriteiten zien de Messianistische beweging aan

voor het begin van weer een nieuwe Indiaanse opstand. Militairen

worden naar het gebied gezonden. Hetzelfde jaar vindt de

Wounded Knee-slachting plaats. Sitting Bull is een van de

eerste slachtoffers. De fotograaf Trager neemt later foto's

op de plaats van het bloedbad. Trager was in het gebied om



- 38 ­

een graantje mee te pikken van het sensationalisme zoals dat

werd opgeklopt rond de Ghost Dance. Binnen een paar dagen

na de massamoord heeft hij zijn eigen Northwestern Photographic

Company opgezet om zijn foto's te adverteren en te verkopen.

Trager kent weinig schroom: op de achterkant van zijn foto's,

met de schokkende beelden van verstijfde lichamen in de sneeuw,

maakt hij reclame voor een kuur tegen epilepsie. (Fleming en

Luskey 1986: 48), ounded Knee betekende het definitieve einde

van de Indian Wars.

Na de Amerikaanse Burgeroorlog, in 1865, is bijna het

gehele westen (behalve Oklahoma) georganiseerd in staten of

territoria. De overheid begint een nieuwe reservaatspolitiek;

zij tracht de Indianen zelfvoorzienend te maken en ze tegelijker­

tijd om te vormen tot landbouwers. De bedoeling is, dat er

onderwijs gegeven gaat worden op handwerkscholen. De kerk en

liefdadigheidsinstellingen worden te hulp geroepen. Doordat

de blanke kolonisten oprukken, de buffalo's nagenoeg zijn uit­

geroeid en mede daardoor er grote problemen zijn om aan voedsel

te komen, raken de meeste Indianen in een afhankelijke positie.

In 1870 kondigt president Grant zijn nieuwe 'vredes'-politiek

af. De reservaten worden toegewezen aan verschillende

christelijke kerkgenootschappen, die op hun beurt de agenten

kunnen benoemen die de reservaten zullen gaan beheren. De

Indianen op de reservaten blijken veel gemakkelijker te fotogra­

feren dan de rondzwervende en aanvallen uitvoerende bands.

Als in die periode de fotografeertechnieken verbeteren en vooral

de droge-plaat-techniek populair wordt, die een grotere mobiliteit

mogelijk maakt en minder omslachtig is dan het natte-plaat-proces,

komen er honderden fotografen beschikbaar om de Indianen vast te

leggen. Met Indianenplaatjes valt winst te behalen. Er is

een grote vraag onder de blanken naar beelden van de 'wilden'



- 39 ­

aan de frontier, met name in de tijd van de Indian Wars.

De studio's vestigen zich veelal in de nabijheid van militaire

forten. Op die manier kunnen zowel foto's gemaakt worden van

de troepen als van de naburige Indianen. Bovendien geniet

men de bescherming van het leger.

De regering realiseert zich steeds meer dat het onderwijs

een belangrijk instrument is tot verandering op de reservaten.

De eerste grote regeringskostschool wordt echter op verre

afstand van de Indiaanse gebieden opgericht. Pratt, een

militaire officier die gevangen genomen Indianen in Florida

onderwees, krijgt tot taak de school in Carlisle in de staat

Pennsylvania te vestigen. Hij wil een model-Indianenschool

stichten: 'To civilize the Indian, get him into civilization.

To keep him civilized, let him stay.' (geciteerd in Flemingen

Luskey 1986: 74). Op school worden de haren kortgeknipt en is het

spreken van de Engelse taal verplicht. Later geeft Pratt lezingen

over hetgeen hij met zijn school heeft bereikt. Handig buit hij daar­

mee de macht van foto's uit. Tijdens zijn spreekbeurten laat hij

foto's zien van 'ervoor' en 'erna'. De foto's moeten onderstrepen

dat de Indianen veranderd kunnen worden, en dat hij wist hoe je dat

moest aanpakken. In 1884 zijn er zo'n 200 Indiaanse scholen,

en in 1887 zijn er dat inmiddels 10.000.

Een nieuw tijdperk begint op de reservaten. Tegen het

einde van de negentiende eeuw zitten de eens zo vijandige 'wilden'

veilig opgeborgen. De publieke houding tegenover de Indiaan

verandert. Meer en meer wordt hij nu gezien als de 'noble red

man'. De lichtgewicht en met één hand vast te houden Kodak­

camera plaatst de fotografie definitief in handen van brede

lagen van de bevolking.



- 0 ­

De beroepsfotografen proberen zich hiervan te onderscheiden

door met nieuwe apparatuur een eigen, gestileerde invulling te

geven aan het beeld van de edele wilde. Sommigen leggen zich

toe op de z.g. documentaire-fotografie. Zij registreren het

leven op de reservaten in die tijd. Twee beroemde documentaire­

fotografen van rond de eeuwwisseling zijn Fred. E. Miller en

McClintock. Miller is van 1897 tot 1910 regeringsemployée

op het Crow-reservaat. Hij legt zowel traditionele als moderne

elementen van de Indiaanse levensstijl op foto vast. Opvallend

is, dat hij geen pogingen ondernam, zoals de meeste andere

documentaire-fotografen, om te romantiseren. McClintock

onderzoekt de verhalen en de overgebleven herinneringen

van oude Blackfoot-Indianen. Als aanvulling op zijn inventari­

satie gebruikt hij een camera. Veruit de meest bekende

documentaire-fotograaf uit die periode is uiteraard Edward S.

Curtis. Op zijn werk en zijn persoon komen we later uitvoerig

terug.

Een aparte categorie fotografen vormden de z.g. expeditie­

fotografen, die erop uit trokken om de bewoners en het landschap

van de westelijke wildernis voor de nieuwsgierige burgers in het

oosten vast te leggen. Vooral in de begindagen van de fotografie

is het geloof in het realiteitsgehalte van een foto dermate

groot, dat de thuisgebrachte beelden voor het publiek onomstotelijk

aangaven hoe het Westen er uit moest zien (cf. Rudisill 1971).

Al in het begin van de negentiende eeuw, in 1804, vond er

een regeringsexpeditie plaats van Saint Louis naar de Stille

Oceaan, onder leiding van de legendarische Lewis en Clark.

In 1813 richt het Amerikaanse Congres het z.g. Corps of Topo­

graphical Engineers op. Het corps was al spoedig, aldus Fleming

en Luskey (1986: 102), de centrale instelling van de 'Manifest

Destiny'-politiek.



2; John C. Fremont (1813-90). Prob­
ably by Mathe Brady, about 1850.
Imperia! plate. Collection of the Oak­
land Museum, Oakland, Calif.

28 Plains Indian village. Possibly by Salomon Carvalho,
1853. Whole plate (detail). Collection of the Library of
Congress, Washington, D.C.

E.:rploring the tnil :o California
in 1850. The first inown
daguerreotype made in the
.\merican West.



- 41 -

2.3. Expeditie-fotografen

In 1842, drie jaar nadat de fotografie in Amerika is

geintroduceerd, begint een tijdperk van expedities naar het

westen, dat achteraf de periode van de 'Great Reconnaissance'

is gaan heten. De eerste grote expeditie die in hetzelfde

jaar op weg gaat, is die van Frémont, een 29-jarige 'topo­

graphical engineer'. Doel is de Rocky Mountains te verkennen.

Met hem reist de Duitse kunstenaar en cartograaf Preuss mee,

die een persoonlijk dagboek bijhoudt van de ervaringen tijdens

de tocht. Preuss schrijft zijn mening onverbloemd op: 'Frémont

set up his daguerreotype to photograph the rocks; he spoiled

five plates that way. Nota thing was seen on them. That's

the way it aften is with these Americans. They know everything,

they can do everything, and when they are put toa test, they

fail miserably.' Tijdens deze expeditie wordt er nog geen heuse

poging ondernomen om Indianen te fotograferen. Wel merkt Preuss

in zijn dagboek op: ' ... we see smoke rising in thé mountains.

Here that can mean nothing else but Indians' (beide citaten in

Fleming en Luskey 1986: 102). Wat betreft informatie-winning

wordt de expeditie een falikante mislukking, maar dat maakt

niets uit, aldus de toenmalige president Polk: 'als retoriek en

symbool was zij subliem' (ibid.).

Tussen 1845 en 1848 vinden de eerste werkelijk grootschalige

expedities plaats van het Corps, de z.g. 'Mexican War Surveys'.

De bedoeling is bevoorradingsroutes en locaties voor slagvelden

in kaart te brengen en tegelijk de oppositie van de zuidwestelijke

Indianenstammen in te palmen. In die tijd oefenen de spoorweg­

maatschappijen een steeds grotere druk uit op de regering

om expedities op touw te zetten. Er is informatie nodig over

geschikte trajecten voor toekomstige treinverbindingen ('to link

the continent'). Met name de Pacific Railroad Surveys geven

de expeditiefotografie een stimulans.



- 42 ­

In 1853 vindt er een expeditie plaats naar het Washington

Territory, onder leiding van gouverneur Isaac I. Stevens.

Regeringsfotograaf John Mix Stanley reist met hem mee. Onderweg

maakt hij daguerreotypen van Blackfeet-Indianen. Gouverneur

Stevens noteert daarover het volgende in zijn dagboek:

The Blackfeet were delighted and astonished to see their
likeness produced by the direct action of the sun. They
worship the sun, and they considered that Mr. Stanley was
inspired by their divinity, and he thus became in their
eyes a great medicine-man. (geciteerd door Edward Lucy
Smith 1975: 35).

Al voor hun vertrek uit Fort Union aan de Missouri-rivier

had Stanley daguerreotypen van de naburige Indianen genomen

en volgens Stevens waren zij 'zeer blij met hun daguerreotypen'

(Rudisill 1971: 107).

In hetzelfde jaar dat de expeditie van Stevens plaats

vindt, leidt Frémont opnieuw een expeditie, ditmaal naar Utah.

Vanwege zijn eerdere falen neemt hij deze keer een gerenommeerd

daguerreotypist mee, de kunstenaar Salomon Nunes Carvalho uit

Baltimore. Carvalho schrijft een verslag van de reis waarin

hij opmerkt dat de Cheyenne-Indianen het op prijs zouden stellen

als hij bij hen bleef. Ze zouden hem hebben aanbeden als iemand

die wist om te gaan met de buitengewone krachten van de

zwarte kunst ('necromancy'), schrijven Fleming en Luskey (1986:

104). Het feit dat Carvalho kwik gebruikte om zonneplaatjes

te maken en hun bronzen sieraden te 'verzilveren' had hen

zeer verbaasd. Over zijn bezoek aan een Cheyenne-dorp aan de

Big Timber-rivier merkt Carvalho op:

I went into the village to take daguerreotype views of
their lodges, and succeeded in obtaining likenesses of an
Indian princess - a very aged woman, with a papoose, in



- 43 ­

a cradle or basket, and several of the chiefs. I had great
difficulty in getting them to sit still, or even to submit
to having themselves daguerreotyped. I made a picture, first
of their lodges, which I showed them. I then made one of
the old woman and papoose. When they saw it, they sought
I was a 'supernatural being'; and, before I left camp, they
were satisfied I was more than human. (Geciteerd door
Rudisill 1971: 105).

De belangrijkste taak van Frémonts reis is het uitzoeken

van de meest geschikte route voor de transcontinentale spoorweg.

Na de tocht pleit Frémont ervoor, dat de Rockies in wintertijd

het beste konden worden overgestoken bij de Sand Hills Pass.

Daar zou de minste sneeuw liggen. Om dit te staven had

Frémont visueel bewijsmateriaal meegebracht in de vorm van

daguerreotypen. Frémontvindtzijn daguerreotypen zo overtuigend,

dat hij zich daarop beroept bij zijn pogingen de natie enthousiast

te maken voor de spoorverbinding (ibid. 107).

Tussen 1854 en 1860 brekener oorlogen uit met verschillende

Indianenstammen en vinden er bijna geen westwaartse

expedities meer plaats. De engineers van het Corps worden

ingelijfd in de slag leverende legereenheden. Kolonel Frederick

West Lander weet in 1859 echter nog wel een onderzoekstocht

te organiseren, Hij probeert vanuit Salt Lake City een nieuwe

wagenroute naar het oosten te vinden. Met hem reist de New

Yorkse fotograaf Bierstadt, die tijdens de reis de eerste

technisch geslaagde set van 80 stereografieén maakt, waarvan

velen Indianen tot onderwerp hebben.

Ondertussen laat ook de Amerikaanse Burgeroorlog (1860-1865)

in fotografenkringen haar sporen na. De harde werkelijkheid van

de oorlog laat op veel fotografen een onuitwisbare indruk na.

De toonzetting van hun afbeeldingen verandert van romantisch

naar realistisch. Fotografen als Jackson, O' Sullivan en



- l ­

Hillers, die aan het front tal van realistische scènes op de

gevoelige plaat zetten, laten de nieuwe, wakkere kijk op de

wereld ook in hun latere foto's van de American West uitkomen.

Als in 1869 de Union Pacific-ende Central Pacific-spoorlijn

aansluitingopelkaar vinden, is de verbinding tussen de oost-

en de westkust een feit. Vanaf dat moment is er een nieuwe

urgentie: in snel tempo moet zoveel mogelijk 'wetenschappelijke'

kennis worden vergaard over de verdwijnende frontier. In de

periode 1867-1879 vinden er vier grote geografische en

geologische onderzoekingen plaats; twee onder verantwoordelijk­

heid van het War Department, en twee onder die van het

Department of the Interior. De vier wetenschappelijke expedities,

die de geschiedenis later ingaan als 'The Four Great Surveys',

worden allemaal begeleid door legerescortes. Terwijl de twee

eerste expedities overwegend tot taak hebben geografische

kaarten van het westen op te stellen en het gebied militair

te verkennen, verschuift de nadruk in de latere twee meer naar

het verrichten van geologische en etnologische studies. De

expedities leggen vaak contacten met Indianenstammen die nog

nauwelijks of nooit blanken hebben gezien. Het hele westen geldt

in die dagen als één groot wetenschappelijk laboratorium,

waarin men kan nagaan waar zich de natuurlijke hulpbronnen van

de jonge natie bevinden. De fotografie wordt in deze het

belangrijkste wetenschappelijke instrument.

De eerste van de vier grote expedities is de King Survey,

die plaatsvindt tussen 1867 en 1879. King heeft als opdracht

om vanuit het Great Basin een oostwaartse route te vinden

voor de Central Pacific spoorwegmaatschappij. Als fotograaf

huurt King Timothy O' Sullivan in, die een oude legerambulance



- 45 ­

plus twee ezels meekrijgt als mobiele donkere kamer. De geheime

bijbedoeling van de expeditie is om ten behoeve van het War

Department, van Indianenstammen die ze onderweg tegenkomen het

grondgebied en de gedragingen te verkennen.

Tussen 1871 en 1879 vindt de Wheeler Survey plaats. Opnieuw

reist O' Sullivan mee, ditmaal in dienst van luitenant Wheeler.

Net als King heeft Wheeler een opdracht meegekregen van het War

Department. Hoewel hij in de eerste plaats geografische en topo­

grafische observaties rondom de Colorado-rivier moet maken, en

het toekomstig economisch potentieel van het gebied zo goed

mogelijk moet beoordelen, moet hij echter ook een geheime militaire

verkenning van de Southwest uitvoeren, ter ondersteuning van de

pogingen van generaal Crook om de Apache- en Paiute-Indianen

uit het gebied te verdrijven. Wheeler geeft het War Department het

advies om voor meerdere achtereenvolgende expedities een

permanent fotografencorps in het leven te roepen. De doelstelling

van dit corps zou moeten zijn om afbeeldingen te vergaren ten

behoeve van een documentatiesysteem dat het leger informatie zou

kunnen verschaffen over de Indiaanse vijand.

De tocht die Wheeler maakt is vol met moeilijkheden.

Zo ziet hij zich tijdens de expeditie genoodzaakt om zijn manschappen

op te dragen in geforceerde mars door de Death Valley te trekken.

De omstandigheden zijn dermate zwaar, dat twee leden van de

expeditie in de vallei bezwijken. De temperatuur is overdag zo

extreem hoog dat de chemicalieén van O' Sullivan beginnen over

te koken. Bij een andere gelegenheid, tijdens de bootreis over

de Colorado-rivier, moet O' Sullivan in het water duiken om

een deel van zijn overboord geslagen uitrusting te redden.

De energieke fotograaf draagt zijn materiaal over steile wanden

en op de meest onmogelijke punten maakt hij zijn glazen negatieven.



- 46 ­

Op de expeditie reist ook de journalist Frederick Loring mee,

die een verslag van de survey moet gaan publiceren om daarmee

de steun van het Congres te winnen. Zijn eigenlijke opdracht

is echter om het War Department te voorzien van inlichtingen

ten behoeve van toekomstige strafexpedities tegen de Indianen.

Eind 1871 reist Loring vanuit Californië met een postkoets

terug naar Washington. Onderweg, in Arizona, wordt de koets

onverwachts door Apaches aangevallen, en Loring vindt de dood.

De Apaches nemen voor 25.000 dollar aan goud mee, plus

waarschijnlijk Lorings aantekeningen en O' Sullivans foto-nega­

tieven, waarvan de Apaches vreesden dat de regering die tegen

hen zou gebruiken. O' Sullivan wist toch nog meer dan 700

stereografieén van onder andere de Grand Canyon, Mohave- en

Apache-gidsen, en Paiute- en Shoshoni-chiefs naar huis te

brengen.

De derde grote expeditie is de Hayden Survey, die van 1870

tot 1879 plaatsvindt, en het Great Basin als veld van onderzoek

heeft. Hayden heeft geen geld voor een fotograaf. Toch reist

William Henry Jackson mee als vrijwilliger. Zijn reiskosten

worden wel vergoed, en hij krijgt het recht zelf de afdrukken

van zijn negatieven in de handel te brengen. Jacksons uitrusting

bestaat uit een stereocamera, een 6h x 8h inch camera, en

400 glazen negatief-platen. Zijn pakezel moet 150 kilo uitrusting

tillen, berg op en berg af. Bovendien neemt hij twee leger­

ambulances mee, een als opslagkamer en een als donkere kamer.

Omdat Hayden terug wil komen met ontwikkelde prenten, neemt

Jackson ook meteen ontwikkelaar mee. Tijdens de reis gebruikt

Jackson zoveel mogelijk de faciliteiten van plaatselijke studio's,



- 47 ­

zoals die in Salt Lake City. In 1871, tijdens een expeditie

naar het Yellowstone-gebied, stuit de groep op enkele

Bannock-Indianen. Ze zijn het sterven nabij. Als Hayden ze

een handvol suiker en wat koffie aanbiedt, stemmen ze in met

het maken van een foto. In 1874 maakt Jackson een tocht naar

de Rocky Mountains met een stereocamera en een 5 x 8 inch

camera, en een nieuwe, opvouwbare donkere kamer. Op zijn weg ontmoet

Jackson verschillende groepjes rondtrekkende Ute-Indianen,

en hij slaagt erin verschillende Utes te fotograferen. Maar

als hij op een gegeven moment het kind van de onder-chief

Tush-A-Qui-Not wil fotograferen, werpt deze een deken over

de camera en schreeuwt hem toe: 'Making all Indians sick ...

all die OK for groups of men but not women and children

not whole village.' Twee andere chiefs, die naar

Washington waren geweest en hadden geleerd dat regerings­

vertegenwoordigers ook foto's tegen hen konden gebruiken,

waarschuwen Jackson dat hij zich beter snel uit de voeten kan

maken (Jackson, geciteerd in Fleming en Luskey 1986: 107).

Later fotografeert Jackson voor Hayden de duizenden jaren

oude pueblo-nederzetting Mesa Verde. De foto maakt grote

indruk op het Amerikaanse Congres. In 1876 reist Jackson

naar de Hopi's, en het jaar daarop wil hij met behulp van het

nieuwe droge-plaat-proces foto's maken bij de verschillende

pueblo-volken. Doordat de film die hij nodig had met grote

vertraging in Santa Fe aankwam, had Jackson slechts tijd

om één negatief te testen. Jackson fotografeerde vervolgens

in de pueblo's Acoma, Laguna, Taos, Zuni, en spoedde zich

terug om de film te ontwikkelen. Daar bleek dat alle 400

negatieven waren mislukt!

De laatste grote survey, tussen 1871 en 1879, is die van

majoor Powell ( de Poell-Survey). In de burgeroorlog was hij zijn linkerarm



- 8 ­

kwijtgeraakt. Van de Ute-Indianen, in wiens taal en ceremonies

Powell zeer geinteresseerd was, kreeg hij de bijnaam 'Karpurats'

(de eenarmige man). Powell was bij het Smithsonian aangesteld

voor het verzamelen en in kaart brengen van Indiaanse mythen

en artefacten.

Tijdens zijn allereerste expeditie naar de Colorado-rivier,

in 1869, worden drie van zijn mannen door Paiute-Indianen

gedood. Als Powell in 1871 opnieuw de Colorado-rivier afzakt,

in gezelschap van onder andere de fotograaf Edward O' Beaman,

is hij inmiddels een nationale held geworden. Op een zeker

momenr komt de groep tijdens deze reis een jong Ute-paar tegen.

De bootsman Hillers (die later zelf fotograaf zou worden)

schrijft in zijn dagboek over die ontmoeting: 'Beaman took a

photograph of these two children of nature •.• who had no

objection to having their photograph taken. Beaman gave them

a copy, but they did not show any curiosity' (Hillers, geciteerd

in Fleming en Luskey 1986: 109). Beaman zelf noteert in zijn

aantekeningen: 'We immortalized them through the camera .•. '

(idem). Later op de expeditie maakt Beaman foto's van de

Cirkeldans (de 'Tu--Vo-Koki') van de Paiute-Indianen. Deze

opnamen zijn de allereerste fotografische vastlegging van een

Indiaanse ceremonie. Volgens Fleming en Luskey (idem) arrangeerde

Powell op welke wijze Beaman de Indianen moest fotograferen. Dat

blijkt onder andere uit het feit dat op sommige foto's de Paiutes zomer­

andere uit het feit dat op sommige foto's de Paiutes zomer­

kostuums en op andere foto's winterkostuums dragen. Na een

hooglopende ruzie wordt Beaman door Powell ontslagen. De

bootsman John K. Hillers, die ondertussen de kneepjes van

het fotografeer-vak heeft afgekeken, wordt op Powells

expeditie naar de Grand Canyon in 1872 diens belangrijkste



- 9 ­

fotograaf. Tijdens deze tocht bezoekt Hillers ook voor korte

tijd de Hopi-winterdansen. In 1873 vraagt Powell aan de kunste­

naar Thomas Moran of die mee wil gaan op de expeditie die

dat jaar plaats zal vinden. Hij moet de Indianen in artistieke

poses op gaan stellen. Hillers zou ze dan in een romantische

omgeving kunnen fotograferen. In hetzelfde jaar wordt Powell

door het Secretary of the Interior benoemd tot Commissaris voor

Indiaanse zaken. Om aan het Congres en het publiek het

verhaal te kunnen vertellen van de traditionele leefwijze van

de Indianen, gebruikt Powell als bijschriften bij de expeditie­

foto's wel de werkelijke Indiaanse namen (bijvoorbeeld van

ceremonies), maar verder volledig verzonnen titels (cf. 'The

Little Hunter and his Sweetheart') De realiteit van stervende,

half-naakte mensen die van hun land worden verjaagd wordt niet

getoond.

De Indianen moeten niet alleen poseren, maar krijgen ook

kostuums aangetrokken die niet echt bij hen horen. Veel van

de kledingstukken worden vervaardigd onder leiding van de

zuster van Powell, E.P. Thompson. Het idee is Indiaanse

kleren te maken zoals die eruit zagen 'voordat de blanken

kwamen' (Scherer, 1975). Op een foto staat een Paiute-vrouw

met een White River Ute-dierenvel als kledingstuk. Powell

had die rok al eerder, in 1868, naar Washington meegenomen en

hem voor deze gelegenheid bij het Smithsonian Institute opgehaald

en meegenomen naar het veld. Het catalogus-nummer van het

Nationale Museum is nog op de foto te zien.

Niettemin stijgt Powells roem alsmaar verder. In 1874

publiceert het Congres Powells etnografische studies en foto's.

In 1877 geeft hij zelf het boek 'Contributions to North American

Indians' uit. Het Smithsonian beschouwt hem op dat moment als

dé leidende expert op het gebied van Indianen. Het Interior



- 50 ­

Department vraagt hem een linguistische classificatie te maken

van de Indiaanse culturen ten behoeve van het nieuwe reservaten­

systeem. Alle etnografische collecties van de regering komen

onder het beheer van Powell, en Hillers krijgt alle roem voor

de foto's die tijdens de expeditie zijn gemaakt (Beaman wordt

niet meer genoemd). De ster van de oud-bootsman is rijzende.

Als Hillers in 1875 de Grand Council van verschillende

Indianenstammen in 0klahoma fotografeert, schrijft hij trots in

zijn verslag: 'I found six Cheyenne who had just left the

warpath •.• I took them among the rocks and set them up as

food for my camera (Fleming en Luskey 1986: 110).

Vanaf 1879 worden alle surveys bij een instantie samen­

gebracht, de United States Geological Survey (USGS).

Het Bureau of Ethnology zet, onder leiding van Powell, het

etnografische werk van de surveys voort. In 1880 wordt Powell

bovendien directeur van de USGS. Het Corps of Army Engineers

is dan feitelijk uitgeschakeld als factor van betekenis.

Majoor Powell is, aldus Fleming en Luskey (ibid. 110) degene

geweest, die de antropologie tot een beroep heeft gemaakt,

ook al werd het toen nog uitgevoerd door zelfgeschoolde amateurs.

Tijdens zijn expedities had Powell geleerd wat de waarde van

fotografie als vorm van documentatie kon zijn. In het derde

jaarlijkse rapport van het Bureau of Ethnology (1881-82) staan

voor het eerst gedrukte foto's afgebeeld als illustratie­

materiaal. In het eerste jaarlijkse rapport brengt Powell

als volgt onder woorden, wat de bedoeling van de expedities

was:



2.4.

- 51 ­

The endeavor as far as possible was to produce results
that would be of practical value in the administration
of Indian affairs, and for this purpose especial
attention has been paid to vital statistics, to the
discovery of linguistic affinities, the progress made
by the Indians toward civilization, and the causes and
remedies for the inevitable conflict that arises from
the spread of civilization over a region previously
inhabited by savages. (John Wesley Powell, First Annual
Report of the Bureau of Ethnology, geciteerd in Younger
1984: 15,16)

Zoals gezegd, was de fotografie in deze taakstelling een

sleutelinstrument. Ter illustratie: aan het eind van zijn

loopbaan had de fotograaf Hillers maar liefst 3000 negatieven

op de Powell-expedities gemaakt, en niet minder dan 20.000

in opdracht van het Bureau of Ethnology. De produktie van

William Henry Jackson was echter nog groter. Toen hij in

1942 op 99-jarige leeftijd stierf, had hij ruim 80.000 foto's

van de American West gemaakt.

Uit het tijdperk van de Great Surveys is veel kennis

voortgekomen over tot dan toe nauwelijks bekende territoria.

Elke survey omvatte zowel onderzoekingen van de natuur

als van de verschillende Indiaanse culturen. Uit de

expedities zijn tal van publicaties voortgekomen; alleen

al de Hayden-survey re sul teerde in vijftig gedrukte verslagen.

De portretten die er op de tochten werden gemaakt, zo

schrijven Fleming en Luskey (1986: 110) 'drukken de trotse

waardigheid uit van de volken die ze tegenkwamen. Ze

beantwoordden aan de dringende oproep van Hayden om een

frontier vast te leggen die zo snel verdween: "Hurry up ...

You are losing golden opportunities!"'

Fotografie en antropologie

In 1881 maakt de Duitser Franz Boas een veldreis naar



- 52 ­

de nieuwe wereld. In een brief schrijft hij aan zijn ouders:

'Fotografie is zo belangrijk, dat ik er zoveel als maar
mogelijk is van wil profiteren.' Twee jaar later maakt hij

een door hemzelf gefinancierde reis naar de noordwest-kust

van Amerika, waar hij in de dorpen Comox en Cowichan foto's

van Indianen maakt. Een en ander verloopt echter niet zonder

moeilijkheden. De mensen zijn, aldus Boas, 'wantrouwend en

onbenaderbaar'. Als hij op een bepaald moment een totempaal

fotografeert, verschijnt opeens de Indiaanse eigenaar, die

voor het nemen van de foto geld wil hebben. Boas schrijft

hierover: 'natuurlijk weigerde ik, omdat ik mezelf niet de

mogelijkheid wilde onthouden te fotograferen wat ik zelf wilde'.

(Fleming en Luskey, ibid. 141) Naderhand wordt de totempaal­

eigenaar Boas' voornaamste tolk in het gebied. Tijdens een

volgende reis, in 1888, huurt Boas een fotograaf in voor het

maken van etnografische foto's. De man krijgt opdracht vijf

Haida-gevangenen van voren en van opzij te fotograferen, en

Boas gebruikt de afdrukken later, tijdens zijn verdere studie,

als standaardafbeeldingen van fysieke typen. Met die

bedoeling meet hij meteen ook hun lichaamsafmetingen op. Later

gebruikt hij deze in zijn klassificatieschema's aan de

achterzijde van de foto's. Op deze manier zijn foto's, aldus

Boas, 'meer waardevol vanuit wetenschappelijk oogpunt'. Met

door Boas geintroduceerde vergelijkingen van (gefotografeerde)

typen is de fysische antropologie geboren.

Antropologen blijken vaak een welwillende hulp in de

assimilatieproblematiek van de opeenvolgende Amerikaanse

regeringen te zijn. De General Allotment Act van 1887 deelt

de Indiaanse reservaten op in percelen: één lap grond voor



- 53 ­

iedere Indiaan. Het surplus wordt verkocht aan blanke boeren.

Op die manier verliezen de Indianen tussen 1887 en 1930 ongeveer

30 miljoen hectare grond. In pogingen van de regering om

de Allotment Act te effectueren fungeren antropologen vaak

als intermediair. Uiteindelijk leiden deze hand- en spandiensten

voor de overheid er in een aantal gevallen toe dat de betrokken

antropologen hun laatste restje krediet bij de Indianen verspelen.

Een paar antropologen blijven echter nog wel het

vertrouwen genieten van de Indianen bij wie ze gestationeerd

zijn. Een van hen is Alice Cunningham Fletcher. Op uitnodiging

van de Pawnee-Indianen fotografeert zij aan het einde van de

negentiende eeuw de heilige Hako-ceremonie (die betrekking

heeft op de oorsprong van het vuur). Een andere antropoloog,

die de Indianen met een zeker respect tegemoet treedt en

daarvoor wordt gewaardeerd, is James Mooney. Mooney doet vanaf

1891 een uitgebreide studie naar de Ghost Dance-cultus. De

beklemmende foto's die Mooney van deze messianistische beweging

maakt, zijn niet in focus en zijn eigen schaduw is er ook op te

zien. Later weet Mooney de grote inspirator tot de Ghost

Dance-beweging, ovoka, over te halen tot het poseren voor

een foto: ']had my camera and was anxious to get

Wovoka's picture. When the subject was mentioned, he replied

that his picture had never been made' (Mooney, geciteerd

in Fleming en Luskey 1986: 144).

betaalt Mooney Wovoka een vergoeding, en even later schiet hij

het eerste plaatje van de Indiaan. Mooney blijft de Indianen

waarmee hij in contact komt een warm hart toedragen. Zo pleit

hij later voor het toestaan van het gebruik van hallucinerende

middelen als onderdeel van de Indiaanse religie. Om het Congres

hiervan te overtuigen maakt Mooney onder andere gebruik van

zijn foto-collectie. Uiteindelijk wordt de Native American

Church officieel erkend als een religie.



Pm1de Cl11d T@-G11 ,md Jri111
~\'esiev Powe/1, Kilibab Plme,111, ne,ir
Grand Canvon. Ari:mw. Taken bv john
K. Hillers uil the Powe/1 S11n'ev c. 1S~2-

suow Vano11s bands or the Pai11te
tnbe lv1ormon settlers and s11rvev leader
john \lv'esleu Poweli. recentlv appo1nled
Comm1ss1011er of Indian Atfairs for the
Department of the lntenor near Rl(l
\'irgin, Utah. Taken bv John K. H1/lers
c1n tl1e Powe/1 S11rvev 1>1 1873

-,. ..
. . ·._.::[ ·, ·. ~:~ ;.,_ ·:-...

- ~.. ~--· ---·\;: .. ···---. \

.... """ ....."",.-~ ...
'2·&
,\....•,·.·-, -·- •.- _

. .

- ~
ut4

2$73.88
--~~~':~-·,·: :=fr~~ ,, ~l : .. ; -~... -

. - ·- .2
- ,'."!\ ...

,,.., ....
'• ....~,-,r..;(ft,.'i _._, .•

. ..... ( .. ·'

:-·· \ : • 1; \.. -. . ' 1: ' ,. :, !;:, . ' \
aa 1 " "3?E ·ç,«i- ''i;.. ~ ' --~-<.:,.,: \: ~- ' -~ ;:·. . l . .,_. J .• ' . •,. , . . •. r , ., . X -,

. : ... ,, , ., ·, . ,•;.. • · f• ~ ·&.1'11,
. 1 ' )!" . ~ ' C "' . ~• '\ . . - . ).!i1 ·. :ya_;,._,_- - ~ r:d>.,

rp -{e

'' ".
. ~~-~ . •:

,.,.~--...' --.=.· ..:\ -"'.... J.·
.. .- - ..

' . .;



- 5 ­



3 •

- 55 ­

DEEL III

Fotografie in de Southwest

Als de Verenigde Staten in 1848 de oorlog tegen Mexico

winnen, krijgen ze de politieke controle in handen over een

uitgestrekt gebied, de Southwest. Om het nieuw veroverde

territorium in kaart te brengen, informatie te verkrijgen over

de vele Indianenstammen die er wonen, en geschikte routes

voor treinverbindingen na te gaan, worden er een aantal expedi­

ties op touw gezet. Elke 'survey' neemt zijn eigen fotografen

mee, die de expeditie moeten bedocumenteren met foto's en

illustraties moeten verschaffen voor de rapporten. De Indianen

die de expedities op hun weg tegenkomen worden beschouwd als

onderdelen van het in kaart te brengen landschap. De regering

wil niet alleen weten hoe de waterwegen lopen en hoe de

verdere landschapstekening eruit ziet, maar ook 'welke Indianen

reizigers in de toekomst tegen zouden kunnen komen'.

Na de Burgeroorlog begint de belangstelling van de regerings­

expedities te verschuiven naar aspecten van de Southwest die

voor de wetenschap (met name vanuit geologisch en etnologisch

oogpunt) van belang zou kunnen zijn. Een van de beroemste foto­

grafen die met dergelijke onderzoeksteams meereist is de

eerder besproken ex-bootsman van Powell, John K. Hillers.

Als hoofd-fotograaf van het Bureau of American Ethnology

brengt Hillers vele malen een bezoek aan de Southwest.

In 1879 vindt de door het War Department georganiseerde

Stevenson-expeditie naar het zuidwesten plaats. Hillers

reist als officiéle fotograaf mee. Hij gebruikt deze keer

de dure camera van William Henry Jackson. Ook de 22-jarige



- 56 ­

Frank Hamilton Cushing bevindt zich in het gezelschap. Cushing

is als etnoloog aangesteld door het Smithsonian Institute, en

hij blijft achter voor 'veldwerk' bij de Zuni-Indianen in New­

Mexico. Zo goed en zo kwaad als dat gaat probeert Cushing

zich aan te passen aan de Zuni-gebruiken. Als in 1880 Hillers

en Stevenson terugkeren, organiseert Cushing voor hen, dat zij

foto's van de Zuni kunnen nemen. Als de jonge etnoloog zich

een jaar later een Apache-scalp weet te verwerven, en die

vervolgens presenteert aan de Zuni-gouverneur, wordt hij

geïnitieerd in de Orde der Boogpriesters. Bovendien wordt hij

geadopteerd als zoon van de gouverneur en verkrijgt hij de titel

van tweede chief. Door zijn aanwezigheid, aldus Fleming en

Luskey (1986: 140), verandert de sociale en politieke organisatie

van de Zuni-pueblo fundamenteel. In 1882 brengt Cushing,

tezamen met zijn Zuni-vader en vijf Boogpriesters, een bezoek

aan Washington. Bij terugkomst in de Zuni-pueblo neemt Cushing

contact op met de gouverneur van Oraibi, een van de meest

traditionele pueblo-dorpen van de Hopi-Indianen in Arizona.

Een maand later bezoekt hij Oraibi opnieuw, ditmaal in het

gezelschap van drie fotografen (de gebroeders Mindeleff en

Hillers). Dankzij Cushings voorbereidende werk is dit de

eerste maal dat de Oraibi-pueblo ooit gefotografeerd kon

worden. Niettemin verloopt een en ander niet zonder moeilijk­

heden, gezien 'the unfriendly attitude of the natives' (BAE

Fourth Annual Report 1882-83, geciteerd in Fleming en Luskey ibid.).

Met Stevenson reist telkens ook diens vrouw, Matilda

Coxe, mee. Op de expedities van het Bureau of American

Ethnology tussen 1879 en 1888 verzamelt zij etnografische

informatie over de Zuni, en leert zij de Zuni-taal. Zij

slaagt erin binnen te dringen in de voor mannen verborgen

wereld van de Zuni-vrouwen. In 1888 sterft de expeditieleider



- 57 ­

Stevenson. Het jaar daarop wordt zijn weduwe benoemd in

Powells wetenschappelijke staf. In 1890 keert Matilda Coxe

Stevenson terug naar de Southwest, in gezelschap van Bureau­

stenograaf May Clark. Voor het nemen van foto's neemt deze

laatste een hypermoderne Kodak-camera mee. Tijdens eerdere

zomers was het Stevenson-echtpaar al uitgenodigd om in de

Sia-pueblo de kiva, een deels ondergrondse ceremoniéle

gebedsruimte, te bezoeken. In 1890 lukt het May Clark om

foto's te maken van de altaars in de kiva. Clark maakt ook

moeilijke binnenopnamen van een genezingsceremonie van de

priesters van de Giant Society in de kiva (Fleming en Luskey,

1986: 14). Het feit, dat May Clark zowel foto's van het

altaar als van een ceremonie in de kiva is zeer opmerkelijk.

Volgens Scherer heeft Coxe Stevenson echter ook zelf foto's

gemaakt. Scherer vindt ze kennelijk 'echter' dan andere opnamen

van ceremonies: 'A few photographers, such as Matilda Coxe Stevenson,

the anthropologist who bursts into a sacred Zuni kiva, or

ceremonial hut, during a sacred Galaxy Fraternity ceremony,

captured very authentic pictures' (1973: 69).

Zoals we later zullen uitwerken, bestond en bestaat er bij

alle pueblo-volken. (en met name bij de Hopi's) een grote

terughoudendheid in het verlenen van toestemming aan blanken

om de kiva te bezoeken, laat staan er foto's te maken.

In deel 17 van 'The North American Indian' geeft een

tijdgenoot van Coxe Stevenson en Clark, de fotograaf Edward

Curtis, aan hoe hij aankijkt tegen de terughoudendheid van de

pueblo-Indianen om informatie over hun religie te geven:

Indianen praten in het algemeen niet graag over hun
geloof, maar met tact en geduld is er meestal veel te
bereiken. In het gebied van de Rio Grande is de weerzin
om gegevens te verstrekken echter buitengewoon groot.
In Santo Domingo, het centrum van de 'georganiseerde
oppositie', heeft men zelfs een verbod uitgevaardigd om



- 58 ­

met blanken over religieuze zaken te spreken, en in
verschillende pueblo's hebben priesters Indianen die zo
vermetel waren geweest de stamwetten te overtreden
geëxecuteerd. (Edward Curtis, geciteerd door Graybill
en Boesen 1979: 87)

Matilda Coxe Stevenson begon haar loopbaan als een sociale

hervormer, die zich ten doel stelde de Indianen 'naar de

beschaving op te tillen' (Fleming en Luskey, 1986: 141). Op

latere leeftijd voert ze campagne voor het behoud van de

Indiaanse religies.



- 59 ­

3.1. Fotografie bij de Hopi-Indianen

Doordat de Hopi-dorpen op de hoge plateau's in Noord­

Arizona moeilijk te bereiken zijn, en zich op grote afstand

bevinden van andere bevolkingsconcentraties, duurt het tot

laat in de negentiende eeuw voordat er pas echt veelvuldig

contact is tussen Hopi's en blanken. De Spaanse overheersing

in het zuidwesten in de voorafgaande eeuwen (tot 1848) strekt

zich vooral uit tot het gebied rond de Rio Grande in New

Mexico. De eerste contacten na de Mexicaans-Amerikaanse

oorlog, in de vijftiger jaren van de negentiende eeuw,

vloeien voort uit de verkenningsexpedities die met name ten

behoeve van de spoorwegmaatschappijen worden uitgevoerd.

Verschillende fotografen die deelnamen aan de eerder besproken

'Great Surveys', komen al in een vroeg stadium in contact

met de Hopi's, zoals Hillers, die in 1872 de Hopi-winterdansen

bezoekt, en Jackson, die tijdens de Hayden-survey van 1876

onder andere opnamen maakt van Walpi, een van de Hopi-dorpen.

Naast de documentaire-fotoafbeeldingen komt er in de

late negentiende eeuw ook een ander genre op van pittoreske,

voor de commercie gemaakte plaatjes. Deze afbeeldingen zijn

bedoeld voor een geheel ander publiek. Terwijl etnologen

haast maken om wat er nog over is van het 'traditionele'

Indiaanse leven zo snel mogelijk te registreren, wordt de

Southwest dankzij de spoorwegen opengelegd voor het grote

publiek. De toeristen-industrie grijpt haar kansen. Met

verhalen over schitterende landschappen, vriendelijke Indianen,

kleurrijke ceremonies, maar bovenal: lokkende foto's, worden

talrijke reizigers enthousiast gemaakt voor een reis naar

het gebied. Er ontstaat een duidelijke markt voor afbeeldingen



- 60 ­

van exotische Indianen, bijvoorbeeld om reisbrochures mee te

illustreren, of om te verkopen als souvenirs. Nieuwe foto­

studio's worden opgezet in het gebied zelf, en ook expeditie­

fotografen proberen een graantje mee te pikken van de nieuwe

commerciéle ontwikkelingen. In 1898 schrijft de antropoloog

Walter Hough een gedetailleerd verslag over de Hopi-slangendans

voor de Santa Fe-spoorwegmaatschappij, geïllustreerd met foto's

om reizigers naar 'Indian Country' te lokken (Younger 1984: 17,

McLuhan 1985: 116). Tegen het eind van de negentiende eeuw

verzamelen zich steeds meer beroeps- en amateurfotografen op de

Hopi mesa's. Het in die dagen heersend idee is, dat de Indianen

een verdwijnend ras' zouden zijn: 'The Dying Redman'. Sommige

fotografen proberen de snel veranderende Hopi's vast te leggen,

anderen pogen met beelden een voorstelling te reconstrueren

van hoe in hun ogen het traditionele Hopi-leven zou moeten zijn.

Deze fotografen kijken voornamelijk naar exotische onderwerpen en

richten hun aandacht op de dingen die 'anders' lijken dan de

voorstelling van zaken die ze eerder thuis maakten, aldus Younger

(1983: 17). De aandacht richt zich met name op de slangendans

en op ongehuwde vrouwen die het opvallende 'vlinder'-kapsel dragen.

Van deze periode zijn eigenlijk vooral de fotografen Vroman

en Curtis bekend. Beiden stellen zich ten doel de Indiaan

met behulp van de fotogafie 'te bewaren'. Daarnaast zijn

beiden geinteresseerd in het gebruik van fotografie als

nieuwe kunstvorm. Bijgevolg was hun werk, schrijft Younger

(ibid. 17f), noch strict documentair, noch uitsluitend artistiek.

In zijn introductie tot het boek 'Photographer of the

Southwest', waarin het werk van Adam Clark Vroman wordt

besproken, schrijft Beaumont Newhall dat Vroman een van de



- 6l ­

weinige fotografen is, die de traditie van veldfotografie,

die rond 1860 met mensen als Timothy 0' Sullivan, John K.

Hillers en William Henry Jackson begon, ook aan het eind van

de negentiende eeuw voortzet (Newhall 1961: 9). Deze

generatie van veldfotografen ziet zich geconfronteerd met

problemen, die hun voorgangers nooit hebben gekend: het

Westen is niet langer 'wild'; toeristen zwermen uit over het

gebied, en door de verbetering van fotografische technieken

kan nu iedereen foto's maken door simpelweg een knop in te

drukken. Zoals Newhall het beschrijft: 'Most tourists

carried one [handcamera] and in their greed to get pictures,

they changed the life of the Indian by paying him to pose

and making him so self-conscious that he even changed his

ceremonies ' (Newhall 1961: 10). De Hopi-Indianen raken

behoorlijk geirriteerd door de opdringerigheid van de foto­

grafen. In 1902 besluiten de Hopi's van 0raibi-pueblo het

fotograferen van de slangendans alleen toe te staan binnen een

afgezet terrein. Hetzelfde jaar schrijft George herton James

het volgende commentaar op die beslissing in 'Camera Craft':

•.. it was decided that the photographers present - and
they were legion - must be kept within a certain line,
and that no one without a camera would be permitted in
their preserves. This was an innovation. Hitherto
every man had chosen his own field, and moved to and fro
wherever he liked - in front of his neighbor or someone
else; kicking down another fellow's tripod and sticking
his elbow in the next fellow's lens. Half a dozen or
more Indian policemen led by the acting agent kept us in
line, so we had to go ahead and make the best of it.
This placing of restrictions on photographers will
undoubtedly continue as the dance becomes better known and
attracts more people. Each year the number who flock
there is greater, and it is imperative that some regulations
be laid down or the poor Indians would be run over in the
eager desire of the visitors to see them handle the deadly
reptiles (George Whar ton James 1902: 7,8).



- 62 ­

In hetzelfde artikel geeft James ook aan, dat de aanwezig­

heid van zoveel fotografen had geleid tot veranderingen in de

ceremonie. Oorspronkelijk maakte ook het drinken van een

braakwekkend middel door de slangenpriestersdeel uit van de

riten. Later werd het middel, aldus James, in afzondering

gedronken, om te ontkomen aan hetwellustige oog van de

camera. Hij voorspelt verder nog het volgende: 'it will

not be long before one can write a learned and accurate paper

from the standpoint of scientific ethnology on "the change

in religieus ceremonies owing to the camera"' (James ibid.,

Lyman 1982: 119, 124). Niettegenstaande dit - zeker in die

tijd - opvallende inzicht, kent James weinig schroom om

met zijn camera stiekem opnamen te maken in een kiva, een

heilige gebedsruimte van de Hopi's (zie paragraaf 3.7. ).



l;tod stut pct+ç'pit- tram!
the lat /<1/l1, ,·,1:11111 .c•/11/,· .,11,·, t,il,1r,, l,·11111,
t ,., , ,11,/ l /11!1; _',/1,i~, ,/1111, t'h ..... 11,1.1•11 !,,.,.,· /,/"//Is
the emeti a! tl1,· 1·11d 11/ 111,· r/1111,,·. :\tln/111/1·tf /, 1

C. \\'. /,1111,·_... 1111,/ I. 11. A11111d,·. t:N~.
S1111th,"n1.1n ln,11tul1<•n \1,1ltlln,1l
i\nthr"p,d,,~, :\rd11\ , . ..,

-

1

- 1----

--~--~. ..... ;.. •t. . . ...
- """ --- .". "'-'~'--•-·- ~ ..x 't.·~---

' .\,· ~. .
--~.il

/11 tl,/, rlt'l,1il of "H11ft11/,, [),u1, ,· ,;:
//1111,,. · r,·-t,,11, /11110,: i,, l,·11rl11 u,.,i/JI,· ,,,: Il!,'
i1,1t 1111d, ,,,111111,· ,,1·111,· d1111U'r al Idi. I ,i,,·,11,:
..; t 11rti,. Vt,/111111' XII. l'/,1/1·.JO/ .
pe,1alto!l«ton Hl,rden lira ro ti,1 t,a
l terstt



Leul'nd of the Hopi 5make Dance­ H, l:.ll/AllLTl-1 LU'\D lOtlll! )

To circumvent the ban on photog­
raphy of ceremonials, a picture of an Eagle
katcina doll was used to illustrate an article
on the legend of the Hopi Snake Dance.
Arrowhead Studio, 1932.
Arizona Highways Magazine, July, 1932

T/11• rda.\'l'tl 1111--:,- i111tl 11111'11 ~111il,· ,,t
1/;i, l /11pi l/lt/111'1711'111,11 fllllf;,,.1:1/1/1· lïl/1/1<1/'/
between hotographer and subiet. Adam
\ ·,., 1(/ /tl//, / ~)(} / .

\\ t·-..tvr11 l li--.tt•n l {lllt·t llilll '\.11u1,tl l li--!111·.
/useumot los Angele( ott!

here some hotegraphens aretul,
P,•s.·,/ t/1,·11· .s11/111·d,, ,,1/1,·r, ,t,·.--:i11·,I 1/1,· 111,,,,.
,,111,/id l'//t'1 h t/1111 i",111/,I /1,· ,1/1/,11111·,I th
1111/1/1, 1l/'1'1/ ., 11( t/1,· ,,jf/11:_,,._, '/ /11.--: :,:rPII/J 111 / f,,/'!
<1'11111,·11 t111,I t"itifdr,·11 ,/1,,.1· 111111<1111rt'111·,., ,,1
/'r,·,l,·ri, ~ M1111.--:,·11i/ 1/1,111 '" t1J11111rt'11tl11
/l1Js///1ll/1',/ tl// 111/ 111//1/11'1// /'1111//11/I. J'r, ,/,•1 i, :.
Al,111_--:,·11. t:Nu.
1-11111 ! 111\.!,t1111 1 1!1r.1 r\ ~,.111 .\ l,1 r1r111 l ,1 l 111 ,r1, 1.1



- 63 ­

3.2. Fotografen dringen zich op bij Hopi-Indianen

Dankzij allerlei technische verbeteringen wordt het foto­

graferen tegen het einde van de negentiende eeuw steeds

eenvoudiger en goedkoper. Maar het paradoxale van die situatie

is, volgens Ne«hal1 (1961: 11), dat juist door die betere

toegankelijkheid van het medium het nemen van foto's zelf in

een gebied als de Southwest steeds moeilijker wordt. Ook

Webb en einstein wijzen op deze omslag. Terwijl de technische

middelen voor het nemen van 'briljante en levendige' opnamen

van het Indiaanse leven uiteindelijk beschikbaar zijn voor de

fotograaf, zijn de levensomstandigheden van de Indianen zo

verslechterd dat wat er overblijft voornamelijk een visuele

registratie is van een geteisterd, verslagen en vernederd volk

(Webben Weinstein 1973: 10). Bovendien heeft de oorspronkelijke

welwillendheid en vriendelijkheid tegenover fotografen, die

volgens de beide auteurs zou blijken uit de verslagen. van de

eerste fotografen, plaatsgemaakt voor een groeiende vijandelijkheid

en wantrouwen. Naarmate de Indianen meer indringend met

blanken te maken krijgen, slaat de aanvankelijke meewerkende opstelling

om in bitterheid en kwaadheid (Webb en Weinstein 1973: l3).
Omdat de inheemse gewoonten snel aan het verdwijnen zijn, vindt men

het in die tijd met de dag noodzakelijker, schrijft Newhall

(1961: 11), om die fotografisch vast te leggen. Ondanks

het wantrouwen, de terughoudendheid, en de nieuwe beperkingen die

de Indianen aan fotografen stellen. Volgens Newhall is Adam

Clark Vroman de fotograaf, die deze moeilijke taak succesvol

ten uitvoer weet te brengen. Hij ontwijkt het sentimentele,

het gekunstelde, het opvallende, en fotografeert simpel en

direct op een sympathieke wijze ( ibid.).

Een vriend van Vroman, de collega-fotograaf Charles Fletcher

Lummis, komt echter tot de bevinding dat het fotograferen



- 64 ­

van en in het Amerikaanse Zuidwesten eigenlijk niet goed mogelijk

is. In 1893 schrijft hij in zijn boek 'The Land of Poco Tiempo':

New Mexico, like the dearest woman, cannot be adequately
photographed. One can reproduce the features, but not
the expression - the landmarks, but not the wondrous light,
which is to the bare Southwest the soul that glorifies a
plain face .... One cannot focus upon sunlight and silence.
(Lummis 1893, geciteerd door Newhall 1961: 12).

Op latere leeftijd, in 1925 (in het voorwoord tot zijn

boek 'Mesa, Canyon and Pueblo') spreekt Lummis meer specifiek

over het fotograferen van Indianen:

In the old days, among the Indians, I was largely the
"ice-breaker" - and long, difficult, and sometimes
dangerous years I had, to "break" them to the camera.
They believed that the photograph was taken not only of
them, but from them; and that, with enough prints,
they would waste away to nothingness.(Lummis 1938: ix).

Wat Charles Lumrnis hier beweert, vertoont verrassende

overeenkomsten met de vrees van de Fransman Balzac, dat via

iedere 'daguerriaanse operatie' een dun laagje van zijn

wezen zou worden weggenomen (zie hoofdstuk 1).

Vroman wordt niet gehinderd door dergelijk diepzinnig

getwijfel en gaat zeer voortvarend te werk. Hij weet zich de

vriendschap van de Indianen te verwerven, onder andere door

nooit te vergeten om de door hem beloofde afdrukken van

foto's terug te brengen naar de gefotografeerde Indianen.

Zijn foto's zijn portretten van persoonlijkheden, aldus Newhall

(1961: 13): zonder angst kijken ze recht in de camera.

Vroman beschrijft in een fotografen-vakblad op de volgende

wijze hoe hij het vertrouwen van de Indianen weet te winnen:



- 65 ­

If you area little patient, and do not try to hurry
matters you will have but little trouble in getting
what you want. The Indian must always have plenty of
time to think over anything he has to do, and you
cannot rush him a particle; sit down with him, show
him the camera inside and out, stand on your head
(on the groundglass) for him, or anything you want him
to do, and he will do the same for you. One trouble
is a lack of background. If you take the time to
improvise one, the subject may change his mind and
your time is wasted (Vroman 1901: 269f).

Vroman is in al zijn handelen in de eerste plaats een

documentaire-fotograaf. Alhoewel hij een amateur is, wordt

hij twee maal als de officiéle fotograaf aangesteld op expedi­

ties van het Bureau of American Ethnology. Volgens Frederick

Webb Hodge, die de pueblo-expedities van het Bureau in 1897

leidde, woog de uitrusting van Vroman minstens vijftig pond.

Hij droeg de camera, de driepoot, de negatieven en de andere

benodigdheden allemaal zelf. 'In fact, he wouldn't let anyone

touch it. I actually believe he wrapped it up with him in

his bedroll every night!' , aldus Webb Hodge (geciteerd in

Lawrence Clarke Powell 1958: 13).

In 1899 reist Vroman mee op een expeditie van het Bureau

die tot doel heeft de Indiaanse pueblo's en de ruines van de

rotsbewoners te onderzoeken. De :'Santa Fe New Mexican' van

28 juli van dat jaar vermeldt dat het doel is om zoveel mogelijk

pueblo's te bezoeken en een grote en complete serie foto's

te verwerven. De wetenschappers reizen meer dan duizend

kilometer met hun huifkar, en zien kans alle pueblo's tussen

Taos en Zuni te bezoeken. Vroman beschrijft de pueblo-Indianen

als volgt:



- 66 ­

We've been educated from time immemorial that the Indian
is a devil incarnated, only waiting to cut your throat
and scalp you! Not so. After portions of five summers
spent among the Pueblos, I am willing to vouch for fair
treatment at their hands, and in fact, he will go more
than his share of the way every time to do right. Have
no fear of the Indian; it is the bad white man that you
should be watchful of in this country ....
The Indian is a sympathetic fellow, appreciates kindness
and never forgets a friend. I have no liking for the man
who has been among the Indians and says that 'all good Indians
are dead Indians', and for those who have never been among
them, and hold such opinions, a summer's outing among
the Pueblos will, I am sure, bring on a change of heart.
I speak only for the Pueblo-Indian, but have no fear that
he will average with us in honor and truthfulness.
(Vroman, geciteerd in Mahood 1961: 25).

Vroman fotografeert in een periode dat het vertrouwen van

de Indianen in de blanke man nog niet zo schaamteloos is

misbruikt als in de tegenwoordige tijd, schrijft William Webb

(1961: 29). In die tijd gelden er nog geen speciale restricties

ten aanzien van het fotograferen van de Hopi-slangendans. In

latere perioden verandert dat, aldus Webb, omdat de blanken

met hun ridiculisering en commercialisering van ceremonies

de Indianen provoceren tot het instellen van strenge verbods­

bepalingen tegen fotografie. Vanaf dat moment is het niet

langer mogelijk om de vrije medewerking te verkrijgen die Vroman

in staat stelde om de ceremonies, en praktisch alle aspecten

van het Indiaanse leven in die periode, vast te leggen.

Vromans portretten bewijzen het vertrouwen dat Vroman genoot

van mensen die van nature angstvallig over hun privacy waken

(Webb ibid.).

Tezamen met Robert Weinstein schreef William ebb in

1973 opnieuw een boek, dat exclusief aan een van de meest

markante Indianen-fotografen is gewijd. De beide auteurs plaatsen



- 67 ­

Vroman op een speciaal voetstukje, wanneer ze schrijven, dat hij

zich niet aan de stereotypen van zijn tijd wenste te conformeren.

Vroman zou Indianen portretteren als 'menselijke wezens', die

met ons 'communiceren over de barrières van de tijd, taal en

culturele verschillen' (Webben Weinstein 1973: 1). In de

ogen van de twee onderzoekers zijn de foto's van Vroman

waardevolle historische documenten, die niet alleen informa­

tieve waarde bezitten, maar ook een creatieve kracht uitstralen,

die haar oorsprong vindt in een 'diepe behoefte van de mens

om de volle betekenis van zijn leven in zijn foto's uit te

drukken (ibid. 17).

Voor Vroman is het bijwonen van de slangendans van de

Hopi's, aldus de beide auteurs, een 'turning point' in zijn

leven. Van het ene op het andere moment is de zekere wereld

in zijn woonplaats Pasadena volstrekt betekenisloos. Vroman

moet een soort religieuze ervaring hebben gehad; primordiale

krachten die diep in hem opgesloten lagen worden wakker

geschud (ibid. 22). Vanaf 1897 keert Vroman ieder jaar opnieuw

terug om de slangendans bij te wonen. In Pasadena wijdt hij zijn

tijd aan het bestuderen van de Indiaanse cultuur. En in dit

proces moet hij zich, aldus Webb en einstein, gerealiseerd

hebben dat hij zijn vaardigheden als fotograaf kon aanwenden

om de Indianen te helpen: 'Through the photographs he could

present Indian life to the whites, establish respect for their

religious life, their art, their precious relationship with the land,

and at the same time he would be enriching the lives of his white

neighbours (ibid. 24). Vroman zou zich hebben kunnen beperken

tot het overdragen van informatie, maar zijn toewijding vroeg om

meer. Hij wilde sympathie oproepen; de kijkers zouden de diepere,

meer intieme aard van de te fotograferen mensen moeten kunnen

doorgronden (ibid.).



- 68 ­

In 1904 heeft Vroman de taak volbracht die hij zichzelf

had gesteld. Hij keert nooit meer terug naar de pueblo-dorpen;

Webben Weinstein suggereren dat die omslag misschien was

ingegeven door een diepe ontmoediging vanwege zijn onvermogen

om bij zijn tijdgenoten een reactie op te wekken op de gevolgen

van de genocidale regeringspolitiek jegens de Indianen (ibid.

25).

Susan Sontag heeft een minder verheven mening over de

intenties van Vroman. Volgens haar zijn Vromans foto's niet

expressief, niet neerbuigend en niet sentimenteel. De opnamen

brengen geen ontroering teweeg en nodigen niet uit tot sympathie.

In die zin bedrijft Vroman dan ook geen propaganda voor de

Indianen. Vroman, aldus Sontag (1978: 62,63), wist dat hij een

wereld vastlegde die op het punt stond te verdwijnen en die

reddeloos verloren was.



- 69 ­

Rond de eeuwwisseling, in de tijd dat Vroman de Hopi-mesa's

bezoekt, is het medium film net in opkomst. In het jaar 1900

worden voor het eerst bij de pueblo's met een filmapparaat

bewegende beelden opgenomen. 0.P. Phillips van Armat Motion

Picture Company treft een regeling met het Bureau of American

Ethnology om in New Mexico en Arizona filmopnamen te maken

van 'the industries, amusements and ceremonies of the Pueblo

and other tribes'. Het streven is verder om, ten behoeve

van toekomstige studenten, 'absolutely trustworthy records

of aboriginal activities' te maken (citaten uit Fleming en

Luskey 1986: 145). De uitvinder (aldus Sklar 1975: 13) van

de filmprojector, Thomas A. Edison, voltooit in 1901 zes

films over de Hopi's, tezamen getiteld 'Indian Snake

Dance Series in Maki land'. Edison legt er meteen ook de

copyrights voor vast (Fleming en Luskey 1986: 145). In een

van die films is, als een curieuze vorm van historische

synchroniciteit, ook een opname te zien van Vroman die bezig

is een Hopi-ceremonie vast te leggen met zijn fotocamera.

De afbeelding die Vebb en Weinstein (1973: 20) hiervan

presenteren, is volgens de beide auteurs gesneden uit

een van de eerste films die Edison commercieel op de markt

bracht. Tegelijkertijd is er ook een foto van Vroman zelf

bewaard gebleven, waarop de cameraman van Edison te ontwaren

valt (Newhall 1961: 10, illustratie op p. 97). Kennelijk

gingen de media in die dagen al 'rondzingen' door elkaars

signalen te versterken - een eerste proeve van McLuhans

adagium 'the medium is the message' !



THE VANISHING RACE-NAVAHo. Photograph by Edward S.
Curtis in The North American Indian, supplementary plates, vol. 1,

plate 1, 1907.
Curtis chose this photograph as the first one in bis supplementary

series, because, as he explained, "The thought -u:hich this picture is
meant to convey is that the Indians as a race, already shorn of their
tribal strength and stripped of their primitive dress. are passing into
the darkness of an unknon future." In line with this impression,
he of ten posed lndians in costumes they no langer -u:ore and
re-created environments in which they no longer lived. To ensure
the authenticity of his photographs, he carried with him a box of
wigs to !end to his subjects so they ould have the proper long hair.

Receiving Day at lgorrote Town, from The Worlds Fair. Comprising the
Official Photographic Views, 1904.



- 70 ­

3.3. 'The Vanishing Race'

In 1895 begint de man, die de meest bekende portretstudio

van de stad Seattle beheert, zich toe te leggen op het

fotograferen van lokale Indianen. Tegen de eeuwwisseling is

zijn collectie van Indiaanse portretten in het gehele Amerikaanse

noordwesten beroemd. Langzaam maar zeker krijgt deze succes­

volle fotograaf, Edward S. Curtis, steeds helderder voor ogen

wat hij met zijn foto's wil: hij zal een omvattende en uitputtende

fotoregistratie samenstellen van wat hij zag als een 'vanishing

race'. Via een uitgekiende campagne van opeenvolgende foto­

tentoonstellingen weet Curtis steeds opnieuw met zijn werk de

publiciteit te halen. In 1905 ziet hij kans president Roosevelt

persoonlijk zijn foto's voor te leggen. Roosevelt raakt zo

enthousiast, dat hij vanaf dat moment een van Curtis' invloed­

rijkste en trouwste bewonderaars is. Dat Roosevelt zo ingenomen

is met de foto's van Indianen is des te opmerkelijker in het

licht van zijn onwankelbaar geloof in de Manifest Destiny van

het blanke ras, zoals onder andere blijkt uit deze woorden:

I suppose I should be ashamed to say that I take the
Western view of the Indian. I don't go so far as to
think that the only good Indians are the <lead Indians,
but I believe nine out of every ten are, and I shouldn't
inquire too closely into the case of the tenth. The
most vicious cowboy has more moral principle than the
average Indian (Roosevelt, geciteerd in Gossett 1965: 238).

Roosevelt ziet de Indiaanse portretten dan ook als

'the most picturesque phases of the old-time American life

that is now passing away' (citaat uit Lyman 1982: 59). Met

andere woorden: de foto's onderstrepen juist de grondslag

van het idee van de Manifest Destiny. De Indianen die op

de slagvelden waren verslagen mogen nog een keer trots in



- 71 ­

de camera kijken en zo hun bijdrage leveren aan een iconografische

stilering van de roemruchte Amerikaanse geschiedenis.

Met een aanbevelingsbrief van Roosevelt op zak weet Curtis de spoorweg-

ondernemer J. Pierpont Morgan over te halen om zijn enorme

project, 'The North American Indian', financieel te steunen.

Tussen 1907 en 1930 verschijnen er twintig zeer luxe uitgevoerde

volumen, en twintig portfolio's met fotogravures, allebei

in een zeer beperkte oplage. Gidley (1981: 7) beschouwt het

als 'waarschijnlijk het grootste antropologische project dat

ooit door een man en een groep assistenten is verricht'.

Curtis heeft zo zijn eigen methoden om Indianen te bewegen om

met zijn project mee te werken. In 1911, als hij al veertien jaar

bezig is, zegt'Curtis tegen een verslaggever van de New York

Times:

Vele Indianen zijn niet alleen bereid te helpen, maar werken
zelfs enthousiast mee. Zij beseffen dat ik door dit werk de
herinnering aan hun ras levend wil houden, en dat spreekt
ze aan. De boodschap gaat van stam tot stam .••.
Als ik ergens ben waar ze zelf niet op het idee zijn
gekomen, begin ik er bijvoorbeeld zo over: Die en die
stammen worden in dit boek beschreven, maar jullie niet.
Jullie kinderen zullen proberen je op te zoeken, maar
ze zullen niets over jullie vinden en zullen dan denken
dat jullie stam niet veel voorstelde, maar de mensen van
die andere stam wel (Curtis, geciteerd in Graybill en
Boesen 1979: 18).

Door zich te verdiepen in de Indiaanse religies verwerft

Curtis zich een bruikbare ingang om het vertrouwen van veel

Indianen te winnen. Als een gesprek moeizaam op gang komt,

zegt hij bijvoorbeeld met opzet iets, waarvan hij weet dat het

onjuist is, in de hoop dat de Indiaan waarmee hij op dat moment



- 72 ­

spreekt zich gedwongen ziet hem te verbeteren. Meestal heeft

zo'n provocatie, aldus Graybill en Boesen(ibid.), het

door Curtis gewenste effect. In zijn pogingen om zijn honger

naar informatie over de Indiaanse religies te stillen wordt

Curtis niet gehinderd door een slecht geweten. Om mee

te kunnen doen aan de voorbereidingsceremonies voor de

wal vis jacht van de Kwakiutl moet hij bijvoorbeeld de beschikking

hebben over tien schedels en een mummie. 'Ik had nog nooit

eerder aan grafschennis gedaan', zegt Curtis hierover, 'maar

omdat ik anders niets over de ceremonies te weten zou komen

was ik vastbesloten om aan deze eis te voldoen' (ibid. 65).

Curtis' project wordt, naarmate de voltooiing steeds moet

worden uitgesteld, tot een dwingende obsessie. Zijn

gezondheid verslechterd er door en zijn vrouw scheidt van hem.

Nog voordat het laatste deel van de serie is verschenen, is

er van de oorspronkelijke roem van Curtis weinig meer over.

Pas in de zeventiger jaren worden, door toedoen van de

protestbewegingen (Berkhofer 1978), de foto's van Curtis aan

de vergetelheid ontrukt en raken ze als posters razend

populair. Curtis zelf is in 1952 gestorven (Gidley 1981,

Lyman 1982, Graybill en Boesen 1979, Foler 1972).

De beroemdste Indianen-fotograaf van Amerika heeft ook

geruime tijd bij de Hopi-Indianen doorgebracht. Hoewel pas

in 1922 het deel van 'The North American Indian' verschijnt,

dat geheel aan de Hopi's is gewijd (volume XII), worden hierin

vooral oude foto's, die tussen 1900 en 1912 zijn gemaakt,

afgedrukt. In de introductie tot het werk geeft Curtis hiervoor

de volgende reden:

It is most fortunate that a great many of the pictures
were obtained so long ago; for, conservative as these
people are, there has been a great change in their mode
of life, hence many of the photographs here presented
could not have been made in more recent years (Curtis,
geciteerd door Lyman 1982: 118).



- 73 ­

In dit citaat doet Curtis het voorkomen, alsof hij nog juist

op tijd was om de 'echte' Hopi-cultuur te fotograferen. Desondanks

zijn de door Curtis gemaakte foto's van Hopi-ceremonies - volgens

zijn eigen opvattingen - al niet geheel 'zuiver' meer. Zo

gebruikte hij voor het vastleggen van de slangendans een

speciale groothoeklens waarmee hij zowel de actie kon 'stilzetten'

als het (blanke) publiek op de achtergrond onscherp op de foto

kon krijgen (Younger 1984: 18; Lyman 1982: 124). Daarnaast

retoucheerde Curtis zijn negatieven op dusdanige wijze, dat

hoeden, bretelsen en andere tekenen van blanke invloed

nauwelijks nog te zien zijn (Younger ibid.).

Uit de foto-prenten die volume XII van 'The North American

Indian' illustreren, krijgen volgens Lyman (1982: 119) twee

aspecten van de Hopi-cultuur speciale aandacht: de nieuwe

haardracht (de z.g. 'Atoo') van de Hopi-vrouwen en de slangendans.

Hoewel Curtis, zoals gezegd, voorgeeft dat hij die

aspecten van Indiaanse culturen wil fotograferen, die snel aan

het verdwijnen zijn, weigert hij foto's te publiceren van

Hopi's die, als onderdeel van de slangendans, een braakwekkend

middel drinken. (Onder invloed van de priemende camera's wordt

deze handeling naderhand niet meer in het openbaar verricht.)

Curtis drukt in een brief aan Hodge, het hoofd van het

Bureau of American Ethnology, zijn weerzin uit tegen dergelijk

ritueel gedrag:

there are many ceremonies and parts of ceremonies which
are decidedly of the obscene type. As we all know,
education and contact with civilization has a strong
tendency to eliminate such ceremonies. Unfortunately
Collier [de latere commissaris voor Indiaanse Zaken],
in his complete ignorance of the subject and desiring
some popular angle of the Indian subject to which he
can draw support, has done much to encourage the revival
of the most objectionable ceremonies (Curtis 1924,
geciteerd door Lyman 1982: 124).



- 74 ­

Om er zeker van te zijn dat Curtis de slang inderdaad als een

'broeder' liefheeft, laten de Hopi's hem het dier om zijn nek

wikkelen voordat hij het in zijn verzamelzak mag stoppen.

De serpenten worden later in aarden kruiken gedaan, die bij

de priesters in de kiva worden gezet. Curtis beschrijft ook

hoe de mannen zich met het insmeren van klei en andere stoffen

klaarmaken voor het ritueel.

Uiteindelijk vindt de feitelijke slangendans plaats. Nadat

de slangen vanuit de kiva naar de openbare plaza zijn gebracht

stellen de Slangen- en Antilope-orde zich tegenover elkaar op.

Terwijl de ene groep zingt en met ratels de maat aangeeft,

danst de ander. Iedere danser heeft een slang in zijn handen

die hij zo nu en dan om zijn nek slaat of tussen zijn tanden

neemt. Curtis geeft het volgende relaas:

Ik ging met de andere dansers viermaal het plein rond
en gooide iedere keer mijn slang naar de kant, waar
iemand stond om hem op te vangen. Dan kreeg ik weer
een andere slang en danste verder.
Met mijn smalle lendendoek, ceremoniéle versierselen en
de voorgeschreven slang in mijn mond ging ik het plein
rond zonder dat de toeschouwers in de gaten hadden dat
een van de wilder dansers een blanke was (Curtis, geciteerd
in Graybill en Boesen 1979: 75).

Na de ceremonie vinden er zuiveringsrituelen in de kiva

plaats. Curtis blijft met de opperpriesters om samen te bidden.

Als er een fout in de ceremonie is gemaakt, zal het niet gaan

regenen. Gelukkig voor de zenuwachtige Curtis blijkt zijn

aanwezigheid geen verstoring want na de rituelen begint het

prompt te regenen (Graybill en Boesen 1979: 74,75).



- 75­

Opnieuw zien we hier een zelfde soort tweeslachtigheid

als die van Roosevelt, wanneer die zich uitsprak over Indianen.

Want Curtis' afkeer van bepaalde onderdelen van de ceremonie

weerhoudt hem niet van het fotograferen van en zelfs deelnemen

in de rest van die slangendans. Volgens Graybill en Boesen

(1979: 74) beseft Curtis in die dagen, dat hij door alleen

maar toe te kijken nooit in staat zal zijn de volledige

betekenis van de dans te begrijpen. Hij wil de ceremonie daarom

gaan beleven zoals de Hopi's haar zelf beleven. Sinds zijn

eerste bezoek aan de Hopi-gemeenschappen, in 1900, komt

Curtis ieder jaar terug om met de slangen-priester te praten.

Uiteindelijk weet de fotograaf te bewerkstelligen dat hij ­
waarschijnlijk als eerste blanke - in de Orde der Slangen

wordt opgenomen. Naar eigen zeggen mag Curtis in 1912 aan

de dans meedoen. (Graybill en Boesen [id.J schrijven dat het

jaartal 1907 aannemelijker is.) Tijdens de ceremonie doet

Curtis in alles met de Indianen mee. Maar daarnaast ziet hij

ook nog kans om foto's en geluidsopnamen te maken. In zijn

verslag beschrijft Curtis onder andere de gebeurtenissen op de

achtste dag, de belangrijkste dag van de ceremonie;

Gekleed in een lendendoek ging ik samen met de hoogste
priester de kiva binnen en volgde al zijn bevelen nauw­
keurig op. Ik sliep naast hem .... Zoals voorgeschreven
vastte ik negen dagen en leefde ik volkomen celibatair.
Bovendien had ik op bevel van de Hopi-priesters geen
enkel contact met mijn blanke reisgenoten (Curtis,
geciteerd in Graybill en Boesen 1979: 74).

Vervolgens beschrijft Curtis uitvoerig hoe de mannen zich

klaarmaken voor de slangenjachten via de ladder de kiva uit­

klimmen. Curtis is zelf de eerste die een slang vindt.



•t,&

v
1 . . .

"\•

FLEEING FROM THE CAMERA, HOP!

Many Indians refused to be photographed. ltas their view that a porlrait would bring bad luck, shorten their lives, and lead to their death. lt was

also beliet>ed that in the relinquishment of one's image, one's pover was dissipated. And if that happened, one uas left with nothing and was thought to

be de/ense/ess.

In recent years, a camera permit has been required in all Hopi villages, and visilors have been bannedfrom most re/igious ceremonies. Social or

secular dances, however, may be observed and remain as popular as ever.



- 76 ­

3.4. Verbod op fotografie

De meeste Indianenvolken in de Southwest zijn zeer terug­

houdend wanneer het gaat om het toestaan van het fotograferen

van henzelf of hun ceremonies. Een van de redenen die Webb

en Weinstein (1973: 14) hiervoor aanvoeren is van historische

aard. De Spaanse onderdrukking van het religieuze leven in

de pueblo-dorpen zou de Indianen hebben gedwongen tot het

ondergronds en in het geheim praktiseren van rituelen. Vandaar

dat de heilige Indiaanse gebedsruimtes, de kiva's, zich deels

onder de grond zouden bevinden. In de twintiger jaren van deze

eeuw verbiedt het Bureau voor Indiaanse Aangelegenheden ook nog

eens het beoefenen van inheemse religies. Overtreders worden

streng gestraft (Clemmer 1969: 225). Voor de Pueblo-Indianen

dus nog een extra drijfveer om de ceremonies in het geheim uit te

voeren. Ze leren om al te belangstellende blanken - en dan met

name fotografen - te wantrouwen. Foto's kunnen immers tijdens

rechtszittingen als bewijsmateriaal tegen hen worden gebruikt.

Uit angst voor represailles van het BIA verbieden de Indianen

de fotografen om bij bepaalde ceremonies aanwezig te zijn, of de

kiva's en andere heilige plaatsen te bezoeken (Webb en einstein

1973: 15). De fotograaf Curtis geeft op een bijschrift onder een

van zijn foto's van de Hopi-Indianen de volgende indruk weer:

'De Hopi's lijken op het eerste gezicht mensen met een vriendelijk

en zonnig karakter. Bezoekers die zich echter al te zeer op die

vriendelijkheid verlaten, merken al gauw dat zij stug worden behandeld,

soms zelfs met nauwelijks verholen afkeer of openlijke vijandigheid'

(Curtis, geciteerd in Graybill en Boesen 1979: 79; vertaald door

Ochrid Hogen). Om ondanks de achterdocht van de Hopi-Indianen



- 77­

toch nog foto's te kunnen maken, moeten er allerlei kunstgrepen

worden bedacht. De fotograaf Frederic Monsen beschrijft in 1907

in een artikel in 'Craftsman magazine' de methoden volgens welke

hij te werk gaat:

A photographer who uses the large camera and plates the
full size of the finished picture can seldom get either
the atmosphere or the freedom from consciousness that is
so desirable when photographing Indians .... My own method
is to carry three small cameras which fit ..• around my
waist and are concealed under my loose coat. One turn of
my hand and the camera is out and ready for use ....
Of course, all my Indian friends know in a general way
that I make many pictures of them, and some of them
are occasionally asked to pose for some especially desired
effect, but when they do not see the camera as I stroll
around and chat with them, they have no consciousness of
being on dress parade fora possible picture, and those
who do notice my movements, pay but little attention to
an occasional unobstrusive snapshot by someone else
(Mansen 1907: 687).

Terwijl de meeste fotografen van rond de eeuwwisseling

pogen om tot een goede verstandhouding met de Hopi's te komen,

schrijft Younger (1984: 21), zijn er ook een aantal die hun

privileges misbruiken en zich geroepen voelen verboden

onderwerpen te fotograferen. Dergelijk ongeoorloofd gedrag

kwam volgens Younger waarschijnlijk voort uit een mengsel van

nieuwsgierigheid en de overtuiging dat de Hopi-tradities

voor het nageslacht moeten worden vastgelegd - of de Hopi's

daar nu wel of niet mee instemmen.

Het is in dit klimaat, dat het vanaf 1915 in de meeste

Hopi-dorpen verboden is om foto's te maken. Een van de redenen

hiervoor is dat sommige Hopi's foto's onder ogen krijgen die

buiten hun medeweten zijn gemaakt en/of gereproduceerd. Zoals

Tom Tarbet, een contactpersoon van de traditionele Hopi's

ons vertelde, merkten de Hopi's tot hun ontsteltenis dat ze



- 78 ­

figureerden in touristenfolders of als wanddecoraties in de

treinen op de Santa Fe spoorlijn. Volgens Tarbet waren de

locomotieven van deze treinen zelfs opgesmukt met Katchina­

poppen, die voor de Hopi's een grote religieuze betekenis hebben.

Zoals gezegd is het feit dat de regering tussen 1910 en 1930

het uitvoeren van bepaalde Indiaanse ceremonies verbiedt een

andere belangrijke motivatie tot het instellen van het verbod

op fotografie. Ook bij andere pueblo-volken heersen vanaf die

periode strenge gebodsbepalingen, zoals bijvoorbeeld blijkt uit

de volgende beschrijving van een confrontatie tussen een

onthutste fotografe en een Taos-Indiaan. Het citaat is van de

hand van de bekende schrijver D.H. Lawrence.

An American girl came with a camera, and got a snap of
us all struggling in the morning light with the great
yellow trunk. One of the Indians went to her abruptly,
in his quiet, insidious way.
"You give me that Kodak. You ain't allowed take no snaps
here. You pay fine - one dollar."
She was frightened, but she clung to her camera.
"You're not going to take my Kodak from me," she said.
"I'm going to take that film out. And you pay one dollar
fine, see?"
The girl relinquished the camera; the Indian took out the
film.
"Naw you pay me one dollar, or I don't give you back the
Kodak."
Rather sullenly, she took out her purse and gave the two
silver half-dollars. The Indian returned the camera,
pocketed the money, and turned aside with a sart of triumph.
Done it over one specimen of the white race (D.H. Lawrence
1961 [1936]: 101).



- 79 ­

3.5. 'Echter dan echte' Indianen

Van lieverlee gaan steeds meer fotografen ertoe over om

buiten de pueblodorpen foto's (van voornamelijk de Hopi-Indianen)

te maken. In de dertiger jaren organiseert M.W. Billingsley

zelfs een rondreisende show van Hopi-slangendansers. Op een

foto die tijdens de tour wordt gemaakt zijn de Hopi's te zien

met verentooien van de Plains- en halskettingen van de Navajo­

Indianen (Younger 1984: 25). Kennelijk neemt naarmate de afstand

tot het reservaat wordt vergroot, ook de verleiding toe om met meer

exotische attributen de Hopi-Indianen 'echter dan echt' te

maken. Hopi's worden in die periode ook uitgenodigd om in

musea demonstraties te geven van het vervaardigen van kunst­

nijverheidsprodukten. Toeristen kunnen dan, als souvenir,

'snap-shots' nemen (ibid. 26).

Volgens Younger is in die tijd de meest populaire manier om het

verbod op fotografie te omzeilen simpelweg het reproduceren

van foto's (met name van de slangendans) die vóór 1915 zijn

genomen. Zo staat er in de uitgave van augustus 1933 van

Arizona Highways een negentiende-eeuwse foto afgedrukt in de

context van een moderne toeristenpromotie. Bij de foto staat

als tekst: 'The Snake Dance of the Hopi. Pictures of this

most weird of Indian religieus rites were becoming scarce.

No cameras had been permitted at the ceremonial since 1915'

(citaat in Younger 1984: 29).



- 80 ­

Een andere manier om ondankshetfotografeerverbod toch

een 'levensechte'indruk te geven van de Hopi-ceremonies is

het gebruik van miniatuur-uitvoeringen (in de vorm van een

pop) van de Katchina-dansers. (Overigens hebben dergelijke

Katchina-poppen op zichzelf voor de Hopi's ook een belangrijke

religieuze betekenis.) De Katchina-poppen worden voor

dergelijke presentaties vaak op een rotsachtige ondergrond

geplaatst. Als ze dan óok nog tegen de achtergrond van een

imponerende wolkenlucht kunnen worden gefotografeerd,

is het mystieke en spectaculaire aura op kunstmatige wijze

teruggeroepen. Voorbeelden hiervan zijn te vinden in de

uitgave van juni 1971 van 'Arizona Highways', die geheel is

gewijd aan 'The Living Spirits of Kachinas'.

De uitgever geeft in de introductie aan, waarom hij dergelijke

foto's gebruikt:

This special issue is unique because it marks the first
time that we have reproduced photographs depicting the
Hopi Indian Kachina dances and ceremonies without
violating any of the restrictions which have heretofore
prohibited photographic exposure of the Hopis' colorful
religieus festivals, known as Kachina dances (citaat uit
Younger 1984: 31).

Op de titelpagina zijn de Kachina-poppen zo geplaatst,

dat de standaard waarop de twee eerste figuren rusten, is

weggemoffeld onder wat zand. De bedoeling hiervan is kennelijk

om de poppen nog 'echter' te maken. Volgens Younger (bid.)

is deze vorm van presentatie nog steeds zeer populair in

de meeste publicaties over Katchina-poppen en op ontelbare

postkaarten. De Katchina-pop geldt in het algemeen als een

gewild symbool van Arizona of de Southwest, zoals de emblemen

van banken, credit-cards en biologische chips kunnen getuigen.



Check it.

Here'swhat you get for only $3 a month.Wlth no minimum balance requlred.

. .. . .

. .. . .

.. ....
: ·: · Little Bear Blue Tortilla Chips are •.' ;
. • :: dedicated to the Pueblo Indian tribes of the ·:.
:. South West who believed this blue com to •
: . .' be a sacred gift from the Kachinas, their \ ·: ·
. ••• gods ••• And to your health. All of us here
• at Uttle Bear are commttted to providing
· • nutrltious food that fosters healthy, happy

people, while promoting the preservatton of
our natura! environment through organic
farming.

• %;·
.-•·.(· HOP! CORN
:· ·• •• KACHINA· ·· ·



- 81 ­

3.6. De aantrekkingskracht van de ceremonies

Voor de meeste 'outsiders', die rond 1900 het Hopi-reservaat

bezoeken, vormen de religieuze oefeningen de meest curieuze

en verwarrende aspecten van deze Indiaanse samenleving, aldus

Younger (1984: 22). Feitelijk is het vanwege deze ceremonies

dat de meeste toeristen naar de Hopi-mesa's reizen. Van alle

ceremonies die er gedurende het jaar ten uitvoer worden gebracht

is er (tot op heden!) geeneen zo fascinerend als de slangendans.

Volgens Younger (ibid.) wordt de ceremonie gehouden als een

'smeekbede' om regen. Het meest spektaculaire onderdeel van

de ceremonie is een publieke opvoering waarbij de dansers

giftige slangen tussen hun tanden vasthouden. De slangendans

wordt eens in de twee jaar gehouden; in de tussenliggende

jaren vindt de fluitceremonie plaats. Op oneven jaartallen

wordt de ceremonie op Walpi op First Mesa en Mishongnovi op

Second Mesa gehouden. Op even jaren vond zij vroeger in Oraibi

plaats, maar tegenwoordig in Hotevilla op Third Mesa (Webben

Weinstein 1973: 85).

De slangendans wordt pas voor het eerst serieus door

blanken bestudeerd vanaf omstreeks 1880, en in 1890 bestaan

er reeds vele gedrukte beschrijvingen van de ceremonie. De

toeristen komen vooral vanaf 1890. In 1895 schrijft de

fotograaf Vroman het volgende over de avond voor de dans in

Walpi:

We found some forty white people camped, all to see the
dance. Was nota little surprised to learn there were
artists of note. Authors, sculptors, newspaper corres­
pondents from a half dozen papers, and some dozen or
more ladies (Vroman, geciteerd door Webb en Weinstein ibid.).



- 82 ­

Twee jaar later, in 1897, vindt de dans 'opnieuw in Wal pi. plaats.

Opnieuw is Vroman present, tezamen met een grote schare foto­

grafen. Het is wonderbaarlijk, aldus Webb en Weinstein (1973: 88),

dat Vroman in staat is foto's te maken en tegelijkertijd alles

zo goed in zich op te nemen- getuige het verslag van de dans

dat hij nog dezelfde avond schrijft: 'Mr. Hunt and Mr. Mumson

were so wrapped up in watching the dancers that they forgot all

about their cameras, and at one point I had seven cameras to

work from my point of view. I hope they may all turn out well.'

Voor de negentiende-eeuwse bezoekers is de slangendans

een ongelooflijke bezienswaardigheid. Binnen een paar jaar

na de aankomst van de eerste toeristen is de slangendans de

meest gefotografeerde gebeurtenis op de Hopi-mesa's(Younger

1983: 22).

In 'Mornings in Mexico' stelt de schrijver D.H. Lawrence

zich de vraag waarom al die horden toeristen naar de slangendans

komen, waarbij hij op dat moment ook aanwezig is:

What had they carne for? Mostly to see men hold live
rattlesnakes in their mouths. "I never did see a
rattlesnake, and I'm crazy to see one!" cried a girl
with bobbed hair.
There you have it. People trail hundreds of miles,
avidly, to see this circus-performance of men handling
live rattlesnakes that may bite them any minute - even
do bite them. Some show, that! (D.H. Lawrence 1927: 122).

Even verder laat Lawrence duidelijk zijn verachting merken

voor het publiek waartussen hij zich bevindt:



- 83 ­

Before the snake dance begins, on the Monday, and the
spectators are packed thick on the ground round the
square, and in the window-holes, and on all the roofs,
all sorts of people greedy with curiosity, a little
speech is made to them all, asking the audience to be
silent and respectful, as this is a sacred religious
ceremonial of the Hopi Indians, and nota public enter­
tainment. Therefore, no clapping or cheering or applause,
but remember you are, as it were, in a church.
The audience accepts the implied rebuke in good faith, and
looks round with a grin at the 'church'. But it is a
good-humoured, very decent crowd, ready to respect any
sort of feelings. And the Indian with his 'religion' is
a sort of public pet (ibid.).

Nog steeds wordt de slangendans door honderden toeristen

bezocht - vaak met busladingen tegelijk. Door de enorme toeloop

raken de opvangmogelijkheden steeds beperkter. Sinds 1971 worden

er geen blanke toeschouwers meer toegelaten bij de slangendans

in Mishongnovi (Webben Weinstein 1973: 85).



- 84 ­

3.7. Fotograferen in de Hopi-kiva's

Tegen 1901 zijn de opdringende toeristen zo'n storende factor

geworden, dat de Hopi's op verschillende plaatsen bordjes

plaatsen met het verzoek om op enige afstand te blijven.

Met name de kiva's, de deels ondergrondse gebedsruimtes van

de Hopi's, trekken veel nieuwsgierige en brutale bezoekers.

Hier komen dan ook het eerst de waarschuwende teksten te

staan. Zo is er een foto bewaard gebleven van een bord dat

bij een kiva-ingang is geplaatst, met daarop de tekst: 'To

all visitors: the men of the Snake Order desire that none

enter the Snake Kiva and that all refrain from making noise

in the vicinity thereof' (illustratie in Younger 1984: 24).

In een ander geval is er op een foto een waarschuwingsbord

te zien dat is gemaakt van een oude fotolijst, met daarop

de tekst: 'Monkhiva, headquarters of the Antelope Society.

Please don't attempt to enter. Wiki, high priest' (Webb

en Weinstein 1973: 31, illustratie op Pg. 45).

In zijn geschiedsschrijving over een eeuw fotografie op

het Hopi-reservaat schrijft Eric Younger het volgende over de

aantrekkingskracht van de kiva:

For anthropologists, missionaries, and tourists alike,
the kiva held a tempting fascination. It was the
center of Hopi ceremonial life and, like the inner
sanctum of a church, was a place to worship and participate
in ritual. Althoughaccess was denied to most outsiders,
the lure of the kiva was so great that stories abound
of curious travelers 'bursting in' to startle the Hopi
priests (Younger 1983: 22).



- 85 ­

Van die blanke bezoekers, aan wie wel toegang wordt

verleend, wordt respectvol gedrag verwacht; het fotograferen

is zondermeer verboden. Niettemin worden er toch stiekem

foto's gemaakt. In een geval wordt de eerder geciteerde

Engelse fotograaf en journalist George Wharton James

uitgenodigd om getuige te zijn van het wassen van de slangen,

voorafgaand aan de feitelijke slangendans. James beschrijft

die ervaring aldus:

As soon as all the snakes were washed, all the priests
retired except those whose duty it was to guard the snakes.
Then it was that I dared to risk taking off the cap from
my lens, pointing it at the almost quiescent mass of
snakes and trust to good luck the result (James 1919: 62).

Eerder haalden we een opmerking van James aan uit

'Camera Craft', waarin hij stelt dat ooit nog eens een studie

zou kunnen worden verricht naar de manier waarop Indiaanse

ceremonies door het fotograferen ervan veranderen. Kennelijk

was James zich wel enigszins bewust van de mogelijk kwalijke

kanten van het binnendringen met fotocamera's in de traditionele

Hopi-cultuur, maar kon hij zelf in dit geval de verleiding niet

weerstaan. Webben Weinstein (1973: 14) vermelden dat James

ooit een stevige reprimande kreeg van collega-fotograaf

Vroman, toen hij onaangekondigd en zonder uitnodiging een

heilige kiva was binnengedrongen. Onduidelijk is, of die

confrontatie plaatsvond bij deze, door James zelf beschreven

gelegenheid of op een ander tijdstip. Deze dubbelheid echter,

dat men aan de ene kant op de hoogte is van de sensibiliteit

van traditionele Indianen voor het fotograferen van religieuze



- 86 ­

zaken, maar men toch zelf als een olifant door de porceleinkast

loopt, treffen we- zoals we zullen zien - ook aan bij

contemporaine fotografen en filmers.

De belerende Vroman fotografeert echter zelf ook bepaalde

religieuze zaken, zoals het Blue Flute altaar in Mishongnovi,

in 1902. Vroman kon die foto maken zonder enig protest van

de priesters. In Photo-Era schrijft hij daarover: 'No objection

was made to our entering while the making of pahos and other

preliminaries were in progress'(citaat in ebb en Weinstein 1973:

104). Weliswaar bevindt het altaar zich niet in een kiva

maar in een gewoon huis, toch is het vreemd dat de Hopi's hier

wel toestemming verlenen. Webb en Weinstein zien als belangrijkste

oorzaken van de terughoudendheid van de Hopi's waar het gaat

om religieuze aangelegenheden, de angst dat degenen die de

religieuze oefeningen niet zouden begrijpen, die zouden kunnen

bespotten, en de angst dat de ceremonies zouden kunnen worden

verboden als er teveel over bekend zou zijn (idem).

In het algemeen respecteert Vroman het dringende verzoek

van de Hopi's om bepaalde ceremonies in afzondering te kunnen

houden en hun wens dat niet-geinitieerde personen hun heilige

objecten niet mogen zien (Webben Weinstein 1973: 31). Hierin

is Vroman een uitzondering. Andere fotografen stormen in die

tijd vaak een kiva binnen, zetten daar dan - onder protest van

de celebranten - hun driepoot op, om vervolgens een bak met

flitspoeder tot ontploffing te brengen. Dankzij dergelijke

gewelddadigheden komen de Hopi's, aldus Webb en Weinstein (ibid.),

er uiteindelijk toe om alle fotografie van welke ceremonie dan

ook te verbieden.

Iemand anders, die net als James ondanks het verbod toch

foto's weet te maken in de kiva is de Mennonieten-missionaris



- 87 ­

Heinrich R. Voth, die van 1893 tot 1902 in Oraibi woont.

Voth is tegelijkertijd ook als etnoloog verbonden aan het

Field Columbian Museum of Chicago. In die hoedanigheid

schrijft hij verschillende gedetailleerde verslagen over de

Hopi-tradities. Tegelijkertijd onderneemt hij verwoede pogingen

om op het reservaat het christendom te verbreiden. Het is

waarschijnlijk vanwege zijn ongebruikelijke achtergrond van

zowel antropoloog als missionaris, schrijft Younger (1983:

22), dat Voth zich gerechtvaardigd voelt om de kiva binnen te

dringen om er foto's te maken en religieuze voorwerpen te

verzamelen. Volgens een door ons geinterviewde foto-historicus

die werkzaam is bij de Photo Archives in Santa Fe, speelt Voth

aan het einde van de negentiende eeuw een rol in het conflict

over religie en onderwijs tussen traditionele en 'progressieve'

Hopi's. Als het BIA kinderen begint te ontvoeren en daardoor

de binding tussen hen en het traditionele erfgoed wordt

verbroken, staat Voth volledig achter deze politiek. Volgens

de foto-historicus misbruikt Voth Hopi-stamleden om in de

kiva's in te breken en ceremonies te fotograferen. De

medewerker van de foto-archieven, die op jonge leeftijd door

de Hopi's in hun stam werd geadopteerd, heeft een ondubbelzinnig

oordeel over de missionaris: 'De Hopi's hebben geen concept

van de duivel, maar als ze zich iemand zouden moeten voorstellen,

dan zou Voth wel hun voorbeeld van een duivel zijn' (interview

met foto-historicus, gehouden op 12-12-1986 te Santa Fe).

Voth was als vluchteling uit zijn geboorteland Duitsland

via Rusland naar Amerika gekomen. In 1893 vestigt hij zich

op het Hopi-reservaat. Zijn grote fascinatie met archeologie

blijft aan de Hopi's niet onopgemerkt; ze geven hem prompt de

als naam 'Kihi Kaimta' ('Iemand-die-bij-de-ruines-graaft').

Naarmate Voth er meer over te weten komt, raakt hij geintrigeerd door de



- 88 ­

Hopi-religie. Met camera en notitieblok baant hij zich een

weg langs verontwaardigde Hopi-priesters naar de ondergrondse

ceremoniéle kamers. De publicaties van de nauwgezette

observaties die Voth bij dergelijke gelegenheden maakt zijn

bewaard gebleven, maar de kerk die hij bouwt wordt door

bliksem vernietigd. De Hopi's zien dat nog steeds, aldus

de journalist Kammer, als een vergelding voor Voth's

binnendringen in de kiva en zijn tentoonstelling van rituele

objecten in het Field Museum of Natural History in Chicago.

De religieuze leiders waren onthutst toen ze later de in

boeken afgedrukte foto's zagen van de museumtentoonstelling

(Kammer 1980: 58). Waters (1987: 191)meent ten onrechte

(cf. citaat James hierboven) dat Voth de enige fotograaf is

die ooit foto's in de kiva weet te maken. Wel vermeldt hij juist

dat niet lang na het optreden van Voth zelfs het fotograferen

van openbare ceremonies op de plaza wordt verboden.

De fotograaf die rond de eeuwwisseling wellicht het verst

durft te gaan in het fotograferen van dat wat de Hopi's heilig

is, is de generaal A.F. Robinson. Deze man fotografeert.

aldus de door ons geinterviewde foto-historicus, niet alleen

ceremonies (op zijn foto's zien we opnieuw horden collega­

fotografen), maar ook het moment dat een Katchina-danser zijn

masker afneemt, hetgeen zeker nimmer gefotografeerd mag worden.

Het afzetten van dit masker mag eigenlijk alleen worden gezien

door de dansers zelf, aangezien de Katchina-dansers(als ze het

masker dragen)op dat moment de religieuze personificaties zijn van de

Katchina-geesten die huizen op de San Francisco-bergen. Gedurende

een half jaar dalen de geesten af uit de bergen en 'kruipen'

als het ware in de lichamen van de Katchina-dansers (Webb en

Weinstein 1973: 114; Waters 1987: 165ff).



- 89 ­

3.8. Fotografie bij de lava_jo-Indianen

Over het fotograferen en filmen van Navajo-Indianen is,

als je het vergelijkt met de Hopi's, betrekkelijk weinig

geschreven. Een reden hiervoor zou kunnen zijn dat de Navajo­

cultuuruitingen minder tot de verbeelding spreken en niet

met een vergelijkbaar mysterieus aura zijn omkleed. Bijgevolg

vonden zowel de fotografen als de rest van het blanke publiek

wellicht de Navajo-ceremonies een stuk minder spectaculair als

die van hun Indiaanse buren. Een bijkomende reden voor dit

verschil is mogelijk gelegen in het feit dat de Navajo's niet,

zoals de Hopi's, sedentair leven in geconcentreerde dorps­

gemeenschappen (pueblo's). Voor de Navajo's is er geen

permanente 'plaza' tussen de huizen in, waarop de ceremonies

worden gehouden en waarnaar drommen toeschouwers kunnen komen.

Bij de Navajo-Indianen vinden de meeste ceremonies plaats in

de beslotenheid van de (eventueel uitgebreide) familiekring.

In het hiervolgende zullen we ons vooral bepalen tot

de meer recente informatie van fotografen en filmers over

hun ervaringen op het Navajo-reservaat. Er zijn weinig

eigen notities bewaard gebleven van de fotografen die hier aan het

eind van de negentiende eeuw actief waren. We gaan ook in

op een project van de antropoloog John Adair en de filmmaker

Sol Worth, waarbij ze Navajo-Indianen (in de jaren zestig)

een film lieten maken over de eigen cultuur. Uit dit onderzoek

komt indirect naar voren hoe traditionele en meer modernistische

Navajo's aankijken tegen fotografie en film.



- 90 ­

3.9.'Bad Medicine'

Voor zover we kunnen nagaan maakt O' Beaman, de fotograaf

van de Powell-survey, in 1871 de eerste foto van een vrije Navajo­

Indiaan (de chief Ashtiahkel). Twee jaar later portretteert

O' Sullivan tijdens de Wheeler-survey een aantal Navajo's bij

Fort Defiance. In 1877 probeert Jackson hetzelfde te doen,

maar doordat hij te gehaast te werk gaat, mislukken al zijn

negatieven. Flemingen Luskey (1986: 102ff), die deze periode

uit de Amerikaanse fotogeschiedenis uitvoerig bespreken, wijzen

erop dat het er in die tijd vooral om gaat om de Indiaanse

volken in het zuidwesten zo zorgvuldig mogelijk in kaart te

brengen.

Een minder bekende fotograaf, die geen deel uit maakt van

de grootschalige en roemrijke surveys, is Ben Wittick. In

1878 reist hij voor het eerst af naar het zuidwesten, nadat hij

eerder als soldaat in de burgeroorlog heeft gevochten en aan

strafexpedities tegen de Sioux heeft meegedaan. Wittick

begint zijn carrière als fotograaf in dienst van de Atlantic

and Pacific Railroad in New Mexico. Hij opent een studio in

Albuquerque. Zijn belangrijkste uitvalsbases worden echter

Gallup en Fort Wingate. Bij Fort Wingate bevindt zich een

Navajo-enclave. Hier maakt Wittick een groot aantal opnamen

van Navajo's. Dankzij het vervaardigen van deze portretten (en die

van andere Indianenvolken in het noordelijk deel van het New Mexico­

terri torium) weet Wittick zich in zijn levensonderhoud te voorzien.

Hij fotografeert de Indianen tegen met zorg samengestelde schilderij­

achtergronden, die hij realistischer probeert te maken door op de

voorgrond wat echte stenen en cactussen te plaatsen. Bij zijn reizen

door het Navajo-gebied gebruikt hij een draagbare achtergrond die

door takken omhoog moet worden gehouden. Van Deren Coke (1979: 10)

merkt over de foto's die Wittick bij de Navajo's maakt op: 'The solemn-faced



- 91 ­

Indian men and wamen who stare out at us from Wittick's

photographs rarely seem at ease before the camera; at times

they look defiant.' Coke brengt echter in herinnering

dat de Navajo's twee decennia eerder door het Amerikaanse

leger werden opgejaagd naar het concentratiegebied Bosque

Redondo, om te beletten dat zij zich zouden kunnen keren

tegen de blanken die hun land in beslag namen. Ook al komt

uit de meeste van Witticks foto's niet meer dan een glimp

naar voren van de persoonlijkheid van de geposeerde Indiaan,

schrijft Coke (op. cit.: 11), toch zijn zijn foto's op

dit moment van groot belang omdat hij simpelweg de enige is

die een aantal bekende Navajo- en Apache-leiders heeft

gefotografeerd. Inde-documentairefilm 'Breken Rainbow'
Wittick bezoekt ook verschillende malen de Hopi-mesa's,

waar hij onder andere - hoe kan het anders! - foto's

maakt van de slangendans. Op een van die gelegenheden wordt

Wittick uitgenodigd om een geheim slangenritueel bij te wonen.



- 92 ­

Een van de Hopi-ouderen die hierbij aanwezig is en kwaad wordt

vanwege de aanwezigheid van een blanke, waarschuwt Wittick

dat hij door toedoen van slangen zal sterven: 'He has not

been initiated! Death will carne to him from the fangs of

our little brothers!' (citaat uit Webben Weinstein 1973: 14).
De vloek komt uit. Vele jaren later, in 1903, als Wittick

bezig is een ratelslang in te pakken voor verzending naar

zijn Hopi-vrienden, wordt hij dodelijk gebeten (Vebb en Weinstein

ibid., Coke 1979: 11).
Earle R. Forrest is een van de eerste fotografen die

gedurende een wat langere, aaneengesloten tijd foto's heeft

gemaakt op het Navajo-reservaat. Op zijn oude dag tekent hij

zijn memoires op in het boek 'With a Camera in Old Navajoland'

(1970). In 1902 bezoekt Forrest voor het eerst de handels­

nederzetting van Billy Meadows in noordwest New Mexico.

Meadows wordt als eerlijke handelaar door de Navajo's

vertrouwd. Het nieuws van Forrests bezoek verspreidt zich

snel. Spoedig komen er Navajo's van verre afstanden om die

'Pelicano' (blanke) te zien met zijn 'magie black box'. Anno

1970 doet Forrests beschrijving nogal negentiende-eeuws aan:

I found something interesting in every Indian. I never
grew tired of watching them. In some ways they were like
children and I soon learned that a succesful trader must
be endowed with large amounts of patience and tact (Forrest
1970: 53).

De eerste dagen krijgt Forrest slechts van een paar Indianen

toestemming om hen te fotograferen. Op zekere dag echter



- 93 ­

bezoekt de Navajo-Indiaan Nicholas de handelspost. Nicholas

is net uit de gevangenis vrijgelaten, waar hij vastzat omdat hij

een blanke zou hebben vermoord. Meadows vraagt Nicholas of

hij Forrest kan helpen bij het maken van foto's, aangezien de

andere Navajo's te bang zijn voor de camera. Daarop stelt

Nicholas voor om samen naar buiten te gaan en temidden van de

daar verzamelde Indianen foto's van hem te maken. Nicholas

verzekert Forrest dat hierna iedereen zich zal willen laten

fotograferen. Inderdaad maakt het vastleggen op de gevoelige

plaat van Nicholas, de man die een 'Pelicano' had gedood,

grote indruk op de rest van de Navajo's. Vervolgens stelt

Nicholas aan Forrest voor om hen onder de zwarte camera-doek

te laten kijken. Eerst is er aarzeling, maar dan groot

enthousiasme. De omstanders verdringen zich rond de camera.

Het feit dat men via de camera Nicholas op zijn kop kan zien

staan wekt grote verbazing. Men ziet het, aldus Forrest, als

een vorm van Pelicano-tovenarij. Iedere Navajo die onder de

doek in de camera naar het omgedraaide beeld op het glas kijkt,

reageert hetzelfde: allemaal controleren ze of Nicholas

in werkelijkheid - buiten de overkapping van het zwarte doek ­

ook nog op zijn kop staat. Daarop duiken ze opnieuw snel

onder de zwarte lap om Nicholas te kunnen 'vangen' voordat hij

opnieuw op zijn hoofd zou kunnen staan (Forrest 1970: 58).

Nadat iedereen onder de doek heeft kunnen kijken, stopt Forrest

een plaat in de camera die hij vervolgens belicht. De

Indianen verwachten dat ze meteen een foto kunnen zien, maar

Nicholas legt hen uit dat de foto eerst nog een andere magische

bewerking moet ondergaan, alvorens hij te zien is. Als Forrest



- 9 ­

daarop de camera richt op een Navajo-vrouw en de omstanders

aanbiedt om opnieuw onder de camera-doek te kijken, ontstaat

er grote opwinding. Nicholas legt Forrest uit dat men zich

verbaast over het feit dat de jurk - ondersteboven - niet

naar beneden valt. Een van de Indianen, Toe-ha-de-len, die

door Forrest wordt uitgenodigd te poseren voor een foto, is

daar slechts met de grootste moeite toe te bewegen. Ondanks

de aanwezigheid van Nicholas als bescherming tegen de kwade

geesten van de magische zwarte doos blijkt uit de naderhand

vervaardigde foto-afdruk, aldus Forrest (ibid. 60),

dat Toe-ha-de-len zijn angst op het moment van de opname

niet te boven kwam.

Na verloop van tijd weet Forrest, naar zijn eigen zeggen,

het vertrouwen van de Navajo's te winnen. Wel vraagt iedere

gefotografeerde Navajo hem om het negatief en hun afgedrukte

portret zorgvuldig te bewaken en te beschermen tegen onheil

(op. cit.:62,70).

Als Forrest de negatieven laat zien begrijpen de Navajo's

niet waarom ze op glas zijn vastgelegd, en waarom datgene wat in

werkelijkheid een lichte kleur heeft er nu donker uitziet, en andersom.

Nicholas legt hen uit dat de foto's op papier zullen worden afgedrukt,

en opnieuw zien ze het als 'more of the white man' s magie' (ibid. 63).

Drie Navajo-vrouwen die op zeker moment de handelspost

bezoeken, willen echter pertinent niet worden gefotografeerd.

Het zou, zo zegt een van de vrouwen, groot onheil kunnen betekenen

als er juist voor de ceremonie, waaraan zij deel zal nemen,

foto's van haar worden gemaakt. Ze zou voor het einde van

de ceremonie kunnen sterven, of nooit een echtgenoot kunnen

krijgen, of, als ze wel zou trouwen, nooit kinderen kunnen

baren. Bill Meadows, de eigenaar van de handelspost, raadt



-- 95 ­

Forrest aan om de camera achter zijn rug klaar te houden en snel

te voorschijn te halen als de vrouwen uit een nabij gelegen schapen­

hok naar bui ten zullen stappen. Bijna zeventig jaar na da to

doet Forrest een poging zich te verontschuldigen:

'This was one of the few Indian photographs I ever took

without permission. I never knew whether the young woman

failed to capture a husband, or was childless, or died

before her time' (ibid. 68).

Gaandeweg verwerft Forrest zich een zekere reputatie

onder de Navajo's en wordt het, in zijn eigen·woorden,

'rather fashionable' (ibid. 69) om door zijn zwarte

toverdoos te worden gefotografeerd.

Forrest stelt veel pogingen in het werk om de oude

Navajo-chief Black Horse op de plaat vast te leggen. Maar

de man blijft telkens weigeren. Enigszins korzelig schrijft

Forrest dat iemand anders er eerder wel in is geslaagd een

foto van de Navajo-leider te maken. De reden waarom

Black Horse hem echter geen toestemming geeft, brengt hij als

volgt onder woorden:

Black Horse said that it was all right for me to take
pictures of his people if they did not object; but he
was afraid that if an enemy heard that he had stood in
front of the magie black box, he would place a spell
upon him and make him sick by putting bad spirits in
his body. Then he would die if he could not find a
medicine man strong enough to drive the bad spirits out.
This great chief, who had led his warriors in battle as
far as the Mexican settlements in the south, was afraid
of a little box ...• Several years later I learned that
he became very sick and died in 1907. If I had photo­
graphed him, he would have believed that I was responsible
for his sickness and death, even though it occurred five
years after he saw me last (Forrest 1970: 90).



l · -,
. . :.

+

JOHN SLOAN. INDIAN DETOUR. ETCHINC, l92ï

The scene uas identified as the Com Dance al Santo Domingo Pueblo

,_., YEBECHAI PRAYER-NAVAHO
Edward Curtis

Curt is posed this enactment of the Yebechai ceremony. Probably without
Curtis's knowledge. the dancers performed the dance backwards in order
to secularize it.

', . #
,, ·"' -.. f •



- 96 ­

Twee fotografen, die we eerder ook bespraken in verband

met de Hopi's, de beroemde Edward Curtis en Adam Clark Vroman,

hebben ook bij de Navajo's gefotografeerd. Tussen 1895 en

1903 maakt Vroman onder andere portretten van zilversmeden en

weefsters, en een aantal close-ups van Navajo-mannen, -vrouwen

en -kinderen. Daarnaast verwerft hij ook opnamen van de

Navajo-huizen, de z.g. 'hogans' - volgens Vroman 'the first

real Indian houses I had ever seen' (Webben Weinstein 1972:

177f).

In Volume I van 'The North American Indian'-serie van

Curtis staan een aantal foto's afgedrukt van Navajo-Indianen.

Als Curtis van zijn foto-expeditie naar de Southwest

in zijn woonplaats Seattle is teruggekomen, vertelt hij aan

een verslaggever van de Seattle Times dat hij in staat is

geweest de heilige Navajo Yebechai-dans te fotograferen,

ondanks het feit dat etnografen van het Smithsonian Institute

hadden gewaarschuwd dat zoiets onmogelijk was. De reporter

geeft in zijn krant een uitvoerige beschrijving van Curtis'

methoden (het volledige artikel is gereproduceerd in Lyman 1982: 65-69).

Net als Forrest weet Curtis zich een ingang te verwerven

via een blanke die handel drijft met de Navajo's. De man die

Curtis helpt, een zekere Charlie, heeft al veertig jaar

temidden van de Navajo's gewoond. Charlie vertelt hem dat hij,

als hij de Yebechai-dans wil fotograferen, eerst een

barrière van bijgeloof zal moeten overbruggen.

Uiteindelijk weet Curtis met behulp van Charlie veertien

Navajo's over te halen om mee te werken.

Het is, aldus het krante-artikel, voorgeschreven dat de

dans uitsluitend na de eerste herfst-vorst mag worden gehouden.

Verder zou de dans alleen 's nachts mogen worden uitgevoerd,

en zou het 'bad medicine' zijn als een blanke de dans zou



- 97 ­

gadeslaan. Onder geen voorwaarde zouden de maskers van de

dansers in vreemde handen mogen vallen. Het is duidelijk,

dat in deze omstandigheden de veertien dansers extreem

nerveus zijn om te worden gefotografeerd. Omdat ze alleen op

die manier geen religieuze betekenis zullen hebben, moet

Curtis de maskers zelf maken. In een gesloten ruimte in

Charlies winkel is Curtis, tezamen met drie Indiaanse

assistenten, dagen achtereen bezig om veertien maskers te

maken. Klaarblijkelijk, schrijft de verslaggever, zien de

betrokken Indianen er geen probleem in om Curtis te vertellen

hoe hij de maskers moet maken - zolang ze het maar niet zelf

moeten doen.

Andere leden van de stam beginnen echter te vermoeden

wat er in de angstvallig afgesloten ruimte plaatsvindt en

proberen de betrokken Indianen tot andere gedachten te

brengen. Wanneer dat geen effect sorteert, rijden er uiteindelijk

twee Indianen met hoge snelheid weg om de Indian Agent erbij te

roepen. Op dat moment weet Curtis dat hij heeft gewonnen,

omdat het zeker twee dagen zal duren voordat de boodschappers

terug kunnen zijn. Terstond begeeft Curtis zich met de

veertien Navajo's naar de nabij gelegen bergen om daar de dans

uit te voeren. In zijn verslag steekt de verslaggever zijn

bewondering voor Curtis niet onder stoelen of banken:

It wasn't very long before Curtis saw that he was not to
be disappointed. Down the ravine carne fourteen of the
queerest, most fantastically dressed figures Curtis ever
saw in his life. It would be impossible to describe the
dance. The camera alone has the power to do that, but
Edward S. Curtis of Seattle saw what no other white man
had seen before (uit de Seattle Times van 22 mei 1904,
geciteerd door Lyman 1982: 69; cursivering van ons).



3.10.

- 98 ­

Lymans oordeel over Curtis werkwijze is scherp. Hoewel

zelfs de meest gevoelige etnografen uit die periode zich er

niet voor schaamden om met behulp van trucs de geheimen van

de Indiaanse tradities te leren, schrijft hij, waren slechts

weinigen daar zo luchthartig over als Curtis. Dergelijk gedrag

leidde tot wantrouwen en was in feite een onverantwoorde vorm

van etnografie (ibid.).

Van de antropoloog William Lee kreeg Lyman te horen hoe

Navajo's in deze tijd terugkijken op Curtis' werk. Lee liet

de door Curtis vervaardigde foto's en filmopnamen van de

Yebechai-dans zien aan een groep Navajo's die op dit moment

de dans uitvoeren. Hun reactie was, dat de dans, zoals die

in de beelden was vastgelegd, niet de Yebechai-dans was

zoals die zou moeten zijn. In de film voeren de dansers de

danspassen achterwaarts uit. Bovendien wekken ze de indruk

de dans niet goed te kennen: voortdurend botsen ze tegen elkaar.

\Naar de mening van de hedendaagse Navajo-dansers is het om die

reden aannemelijk dat de door Curtis in dienst genomen Indianen

niet wilden dat de heilige ceremonie werd verfilmd. Door haar

achterwaards te dansen hadden ze de Yeibechai-dans bij voorbaat

- en bewust - geseculariseerd (ibid.).

'The Enduring Navajo'

Geen fotograaf heeft zich zo met de Navajo-cultuur bezig

gehouden als Laura Gilpin, die leefde van 1891 tot 1979.

Gilpins werk is noch (zoals dat van Curtis) een reconstructie

van de verdwijnende Indiaan, noch een documentaire weergave van

hoe Indianen in het begin van deze eeuw leefden.



- 99 ­

Een tekenend voorbeeld van de positie die Gilpin inneemt

is het verhaal van een van de eerste foto's die ze neemt.

Het betreft een Zuni-meisje, dat van Gilpin vijftig dollarcent

krijgt om te poseren. (Dit is een van de weinige keren dat

ze iemand geld betaalt voor het maken van een foto.) De

jonge vrouw draagt op dat moment niet de witte mocassins die

de meeste vrouwen in het Pueblo-dorp dragen. Om die reden

neemt Gilpin de foto vanaf de knieën naar boven. Deze

benaderingswijze karakteriseert Laura Gilpins vroegere foto's

van de Pueblo-Indianen, aldus Sandweiss (1986: 44). Ze

verstoort niet de waarheid, zoals ze die aantreft, maar ze

laat haar niet altijd volledig zien. Door de afbeelding zorg­

vuldig in te kaderen kan ze de gewenste indruk overbrengen:

'an impression of how things used and perhaps ought to be'

(Sandweiss ibid.). In die zin is het haar streven om,

zoals Curtis het formuleert, 'het beeld van de Indiaan te

vangen, 'as he moved about before he ever sawa pale face' ( Curt is,

geciteerd in Sandweiss ibid.). Bij het fotograferen van een feest

in Laguna probeert Gilpin bijvoorbeeld zoveel mogelijk de alom tegen­

woordige automobielen bui ten het gezichtsveld van haar lens te houden.

Terwijl ze in 1925 nog foto's met een soft-focus maakt bij

de ruines van Mesa Verde, waarbij ingehuurde Navajo-acteurs de

oorspronkelijke bewoners (het Anasazi-volk) moeten uitbeelden,

en het vooral gaat om de romantische omgeving en het mysterieuze

aura, krijgt Gilpin later steeds meer weerzin tegen deze

bandering. Ze realiseert zich, dat ze Indianen puur als

typen heeft gefotografeerd, zonder acht te slaan op hun

individuele karakter (ibid. 45). Steeds meer blijkt uit haar

latere werk dat ze de Navajo's als vrienden, en niet als



- 100 ­

antropologische exemplaren gaat weergeven. Ze benadert haar

onderwerpen met respect en biedt de geportretteerden ofwel

geld ofwel een afdruk van de foto. De Navajo-Indianen kiezen

altijd voor het laatste.

Laura Gilpins eerdere zorg om wat er aan Indiaanse cultuur

verdwijnt, maakt langzaam aan plaats voor een fascinatie met

wat er nog is overgebleven:

... the Indians that Curtis called the 'Vanishing Race'
were Laura's 'Enduring Navaho'. Where he had a
romantic's fascination with traditions that were
disappearing and a sense of inevitable loss, Laura had
a deep interest in the traditions that presevered and
a profound faith that Navajo culture could survive
in the modern world: 'I cannot believe that the old
ways will really be lost. Another generation will want
to know all those things that their grandparents can
tel1 them, and I am sure there will always be some
who can do so, and that a new interest in their
traditional past will come.'
..• Curtis looked for what was gone; Laura sought out
what was left. She focused on what had survived rather
than what was being destroyed (Sandweiss 1986: 101).

Gilpin kleedt haar onderwerpen nooit met 'passende'

kledingstukken of pruiken, zoals Curtis en Powell dat wel

deden, en ze maakt ook nooit, zoals Mansen bij de Hopi's,

foto's zonder toestemming. Ze begrijpt dat haar 'large

view'-camera een storende factor kan zijn in Red Rock, het

Navajo-plaatsje waar ze verblijft. Het feit, dat ze zich

hiervan bewust is, stelt haar ook in staat om met

dit probleem om te gaan. Ze leert zichzelf aan om kalm en

langzaam te werken, en zichzelf zo min mogelijk op te dringen.



- 101 ­

Op een keer bezoekt Gilpin met haar vriendin, de

verpleegster Betsy, een oude zieke Navajo-Indiaan in zijn

hogan. Terwijl Betsy de man aan het verzorgen is, vraagt

Gilpin zich af of ze het zal aandurven om een foto te maken.

Tot haar verrassing blijken de aanwezigen dat juist op prijs

te stellen. Gelukkig geneest de oude man, schrijft Sandweiss

(1986: 54), want als het verkeerd zou zijn afgelopen zou men dat misschien

hebben geweten aan de foto(Deze vrees voor de mogelijke schuld­

op-termijn van een foto is dezelfde als die van Forrest,

wanneer die zich afvraagt of het overlijden van chief Black

Horse niet aan hem zou worden verweten, in geval hij er

eerder in geslaagd zou zijn een foto van de Navajo-leider te

nemen.) Gilpin ziet er geen been in om ook de Navajo-

ceremonies te fotograferen. In haar aantekeningen merkt ze

daarover op, dat het het moeilijkste is om een zodanig goede

verstandhouding op te bouwen, dat er uiteindelijk toestemming

wordt verleend (ibid.89).

Zoals gezegd slaat het werk van Gilpin in bepaald opzicht

een brug tussen de nostalgie naar een 'verdwijnend ras' (Curtis)

en het moderne streven om een objectief en documentair beeld

te geven van de Indiaanse cultuur. De open en oprechte

gezichten van de Navajo-Indianen op Gilpins foto's geven

aan, dat de fotografe door hen wordt geaccepteerd. Sandweiss

geeft treffend aan, waardoor Laura Gilpin wordt gedreven:

Her aim was to make fine photographs; the documentary
value of her pictures was incidental .••• Her presence
can be sensed in nearly every photograph and one is



- 102 ­

aware that she recorded what she felt as well as what she
saw .
..• In The Enduring Navaho, she conveyed the feeling that
existed between her and her Indian subjects; using photo­
graphy she could not conceal how her subjects regarded her.
Their frank, open gazes seem to signal their acceptance
of this white woman. Laura took pride in this, for she
knew that the Navajo would not cooperate with anyone they
perceived as patronizing (Sandweiss 1986: 58, 112).

Op latere leeftijd krijgt Gilpin steeds meer het idee dat er

een speciale band is tussen haar en de Navajo-Indianen. Als

in 1957 een van haar camera-koffers uit haar auto wordt

gestolen terwijl ze in een winkel in Chinle zit, krijgt ze twee

dagen later van een Navajo-vrouw die ze een lift geeft het

advies om de auto achter een heuvel te parkeren. Op die

stille plek legt de Indiaanse een kleed op de grond, waarop

ze vervolgens een koffer plaatst van hetzelfde type als het ver-

miste exemplaar. Vervolgens begint ze een z.g. 'hand­

trembling'-ceremonie boven het lichaam van Gilpin, die

inmiddels naast haar is neergeknield. Vijftien minuten lang

zingt de Navajo-vrouw, terwijl ze met haar ene hand en arm

hevig schudt. Daarop verklaart de vrouw dat drie jongens de

camera hebben ontvreemd en dat ze hem binnen drie dagen naar

de Valley Store zullen terugbrengen. Inderdaad krijgt Gilpin

haar camera via deze winkel terug. Het incident sterkt

haar in haar gevoel dat ze een speciale spirituele band met

de Navajo's heeft (ibid. 94).



- 103 ­

Ook Adrian Oktenberg schrijft, in een recensie van het

boek 'Laura Gilpin: An Enduring Grace' van Martha Sandweiss,

dat Gilpin een van de eersten is die de Indiaanse culturen

in zichzelf waardeert, bestudeert, en respecteert, en niet

als wilde of exotische tegenpool van de blanke samenleving.

Terwijl in de foto's van Curtis de toeschouwer en het onderwerp

door een enorme afstand van elkaar worden gescheiden, zijn

de platen van Gilpin doordrenkt van de intimiteit van het

dagelijks leven en staat de fotograaf daar niet van gescheiden:

Most photographers who have done portraits speak of using
some form of manipulation in order to achieve the desired
result. Gilpin instead speaks of cooperation. Gilpin
never 'stole' a picture; she made one with the participation
of the subject. The result, in The Enduring Navaho, is a
portrait of a living, active people (Oktenberg 1986: 13).

In haar bespreking wijst Oktenberg er nadrukkelijk op,

dat de studie van Sandweiss in een tijd verschijnt die uitzonderlijk

moeilijk is voor de Navajo's, met de gedwongen verhuizing van

tienduizend mensen. Ze meent, dat Laura Gilpin geschokt zou

zijn als ze weet zou hebben van hetgeen de Hopi's en Navajo's

te wachten staat. Hun huidige problemen, zo stelt Oktenberg,

maken haar werk op dit moment belangrijker dan ooit. 'Her

portraits of the Pueblo and Navaho, so charged with life, are

fast becoming relics of ways of living that are ceasing to

exist' (ibid. 17). Hiermee plaatst Oktenberg Laura Gilpin

echter posthuum alsnog in de traditie van Curtis en diens

tijdgenoten.



- 104 ­

3.11. Filmproject 'Through Navajo Eyes'

In de zomer van 1966 beginnen de antropoloog John Adair en

de filmmaker Sol Worth een opvallend antropologisch project op

het Navajo-reservaat. Adair en Worth zijn geïnteresseerd in

de manier waarop mensen met een volstrekt andere culturele

achtergrond (in dit geval de Navajo-Indianen van de Pine Springs­

gemeenschap) via film hun visie op de wereld structureren.

Ze willen nagaan of het mogelijk is om deze Navajo's aan te

leren om op een zelf gekozen manier films te maken over

henzelf en hun cultuur. De hypothese van

de beide onderzoekers is, dat een film die is uitgedacht,

opgenomen en gemonteerd door Navajo-Indianen, bepaalde

aspecten van coderen, kennisvergaring en culturele waarden

van de Navajo's zal kunnen onthullen, die bij een puur

verbale uitwisseling niet naar boven zullen komen ( Ad air en

Worth 1972: 27). Wij willen dit project hier bespreken omdat

er uit het verslag van Worth en Adair veel informatie naar

voren komt over hoe de betrokken Navajo's aankijken tegen

het zelf opnemen van film, respectievelijk het gefilmd worden

door een ander.

Tijdens de oriënterende fase van het project vindt er een

onderhoud plaats met Sam Yazzie, de Navajo-medicijnman van het

Pine Springs-gebied. Yazzie is een oude kennis van John Adair.

Als Worth de plannen aan de man ontvouwt, reageert hij met

een onverwachte vraag: 'ill making movies do the sheep

any harm ?' Als Worth hierop uitlegt, dat daar, voor

zover hij weet, geen sprake van zal zijn, stelt de medicijnman

opnieuw een vraag: 'Will making movies do the sheep good ?'

Worth ziet zich gedwongen opnieuw ontkennend te

antwoorden. De medicijnman moet hier even over nadenkenen



- 105 ­

merkt dan op: ' Then why make movies?' De vraag blijft

Worth en Adair gedurende hun hele onderzoek achtervolgen

( ibid. 4f). (Sam Yazzie keert zich niet helemaal af van

het project; later staat hij toe dat twee van zijn kleinkinderen

een film over hem maken, getiteld 'The Spirit of the Navajo'.)

Voor het project hebben Worth en Adair een gemeenschap

gezocht, waarin de mensen nog niet of nauwelijks naar televisie

kijken. Pas in het jaar dat het onderzoek wordt verricht doet

het medium televisie zijn intrede in Pine Springs.

Worth en Adair nodigen zes mensen (drie vrouwen en drie

mannen) uit om mee te doen. Een van hen, Al Clah, is in

bepaald opzicht een buitenstaander, omdat hij heeft gestudeerd

aan het Institute of American Indian Art in Santa Fe. De

reden dat Al Clah bij het project wordt betrokken, is om na

te kunnen gaan of er een verschil zal zijn tussen Navajo's

die een film maken in hun eigen gemeenschap, en een Navajo

die van buiten, met een andere achtergrond, in de gemeenschap

wordt ingebracht.

Een van de Navajo's uit Pine Springs, de jonge Johnny

Nelson, is Worth en Adair zeer behulpzaam bij het vinden van

vier overige kandidaten. Dankzij Johnny doen ook de kleindochters

van medicijnman Sam Yazzie aan het project mee. Hij weet,

schrijven Adair en Worth (ibid. 58), dat in geval fotografie

in strijd mocht zijn met bepaalde rituelen, het feit dat een

medicijnman aan jouw kant staat alleen maar nuttig kan zijn.

Als alle voorbereidingen klaar zijn, worden Worth en Adair

en de deelnemers aan het project uitgenodigd om een

vergadering in het lokale gemeenschapshuis bij te wonen en daar

te vertellen van de plannen. De vergadering gaat akkoord

met het project en Worth en Adair kunnen beginnen.



- 106 ­

Als hij uitlegt hoe een filmcamera werkt probeert~
Worth zich zoveel mogelijk te beperken tot een strikt technisch

verhaal en tracht hij zo min mogelijk een beeld te geven van

wat een film is of hoe men er een samenstelt. Na een uur

onderricht in filmtechniek vraagt orth aan de Navajo's of

er nog onduidelijkheden zijn. Hij krijgt weinig reactie. Alleen

een zekere Mike Anderson maakt zich zorgen over zijn deelname

aan het project: 'eren't there people who didn't like to have

their pictures taken?' Worth antwoordt dat hij denkt

dat die wel te vinden zijn, en vraagt Mike op zijn beurt of hij

dergelijke mensen zelf kent. Mike blijkt echter niemand te

weten. Hij wil nogmaals van Worth persoonlijk weten of hij

denkt dat er wel mensen te vinden te zijn. De Navajo zegt

er bij dat hij al een tijd lang ongerust is dat er stappen tegen

hem zullen worden genomen als hij foto's van mensen neemt

'die niet willen dat je dat deed' of die 'het achteraf misschien

niet zouden hebben gewild' (ibid. 82). Worth probeert

hierop Mike's vrees weg te nemen door te vertellen dat hij wel

eens in de situatie heeft verkeerd waar Mike zo bang voor is.

Ooit maakte hij een film waarin ook een Joodse bruiloft werd

opgenomen. Toen Wor th bij het trouwfeest verscheen om filmopnamen

te maken, vertelde een rabbi hem dat de Joodse religie het

maken van filmopnamen in een heilige plaats verbood. Daarop

was Worth onmiddellijk vertrokken. En toen hij een andere

keer in Pine Springs was, zo vertelt Worth de studenten,

werd hij uitgenodigd om, in een hogan een zangceremonie bij

te wonen. Worth liep bij die gelegenheid de hogan binnen

met om zijn nek een fotocamera. Onmiddellijk kreeg hij te

verstaan dat het nemen van foto's niet was toegestaan. Daarop

nam Worth zijn camera weg. Na deze informatie is Mike, aldus

Worth en Adair (ibid.),tevreden.



- 107 ­

Vervolgens legt Worth de werking van de fotografeertechniek

uit aan de hand van een voor Navajo's bekende analogie: gepoetst

zilver kleurt onder invloed van zonlicht langzaam donkerder.

Worth en Adair stellen in hun onderzoeksverslag, dat

geen van de studenten een 'professionele Navajo' is (op.cit.: 72).

In de films die ze maken zouden ze geen bewuste poging doen

om aan Navajo-regels te gehoorzamen. De meesten van hen kennen

die regels domweg niet. Als er iets 'Navajo' zou zijn in hun

manier van filmen, aldus beide onderzoekers (ibid. 72f),

dan zou dat voortkomen uit het feit dat zij hun cultuur hadden

geinternaliseerd en onbewust in overeenstemming daarmee handelden.

(Overigens geven Worth en Adair niet aan, wat hun criteria zijn

voor wat wel en wat niet 'Navajo' is.)

Als de Navajo-studenten daadwerkelijk beginnen te filmen,

blijkt in de praktijk zeker niet iedereen dezelfde aarzelingen

te voelen als Mike Anderson. Integendeel. Op

gegeven moment creeert Johnny Nelson een incident dat de

gemeenschap bijna aanleiding geeft om de onderzoekers te vragen

hun biezen te pakken. Johnny blijkt namelijk opnamen te hebben

gemaakt tijdens de 'Enemy Way' (Squaw Dance)-ceremonie. De

ceremonie verliep die keer niet geheel zoals het hoorde; de

rituelen werden niet op de juiste manier uitgevoerd. Het

gevolg is dat de ceremonie - tegen hoge kosten voor de

gemeenschap - over moet worden gedaan. Een en ander is

voor de Pine Springs-gemeenschap, schrijven Worth en Adair

(1970: 16), een dure, ongezonde en traumatische ervaring.

Johnny's verfilming van de ceremonie wordt aangegrepen

als excuus voor het feit dat er dingen mis zijn gelopen.

Uiteindelijk verschijnt er een delegatie Navajo's bij het school­

gebouw van waaruit het project verloopt om Johnny te vragen



- 108 ­

om ofwel de filmopnamen af te geven die hij bij de ceremonie

heeft gemaakt, ofwel honderd dollar en zes schapen als

schadevergoeding te betalen. Johnny staat hierop zijn beeld­

materiaal af. Niettemin voelt hij zich door deze confrontatie

in het geheel niet belemmerd om enthousiast voort te gaan met

filmen.

Het antwoord dat Worth van Johnny kreeg, toen hij hem reeds

vóór de ceremonie vroeg of mensen er bezwaar tegen zouden

kunnen maken als hij (Johnny) opnamen zou maken van de Squaw

Dance, is veelzeggend:

I just don't know. I guess some of these older people,
so much rooted in their old way of belief that when you
take a picture of some ceremonial that they think is
sacred ..• just with a still camera, or maybe with a
movie projector ... they feel that they wouldn't be
cured of some evil thoughts that they've had in their
- that they wanted to cure. The reason why they have
the Squaw Dance - This is something that I've talked to
some people and this is what they have said. If you
capture any of the secret ceremonies that the Indians do,
that they would not be cured because it's been captured
by some camera or movie camera. And then hen it's
being shown somewhere, it'll remain right where he ­
the same place as where he wouldn't be cured ...
(Worth en Adair 1972: 184, interview met Johnny Nelson,
cursivering van ons).

Johnny zei er echter bij dat sommige ouderen, zoals de

medicijnman Sam Yazzie, het juist wel een goed idee lijkt om

een film over de Squaw Dance te maken: '...he [Yazzié]says

that if he can capture it [the Squaw Dance] in a movie, he

would, that this would be taught back to the young and make them

realize how the Squaw Dance was done and what it meant ... '

(1bid. 185).



- 109 ­

Het ongemak om religieuze onderwerpen te fotograferen of

te filmen lijkt vrij algemeen: als het in de groep ter sprake

komt is er, merken Worth en Adair op, veel onwennig gegiechel

@bid. 104~).
Waar ook grote aarzelingen over blijken te zijn, is het

maken van 'close ups'. Na meer dan een maand wordt het

Worth en Adair duidelijk dat - hoewel close ups als zodanig

regelmatig worden gebruikt - close ups van gezichten niet of

nauwelijks voorkomen. Als Worth op een gegeven moment aan een

van de Navajo-meisjes vraagt om een close up van het gezicht

van haar grootvader te maken terwijl die een zandschildering

aan het maken is, weigert ze. Ze geeft voor, dat ze niet

weet hoe ze dat moet doen, maar als Worth het -liggend op

de grond voor een goed close up shot - aan haar voordoet,

heeft ook dat geen resultaat. Het zusje van het meisje

krijgt daarop de camera in handen, maar zij zegt ook geen opnamen

te kunnen maken. Haar handen zouden te zwak zijn en ze zou

teveel trillen. Worth ziet echter geen spoor van enig

onzeker schudden (1970: 26). In hun boek 'Through Navajo

Eyes' speculeren Worth en Adair, dat een van de redenen voor

dit 'vreemde' gedrag is gelegen in het feit dat Navajo's in het

algemeen direct oog-tot-oog contact vermijden. Naar iemand

staren of hem of haar recht in het gezicht kijken is een inbreuk

op de privacy en een overtreding van de gedragscode. Een grove

belediging is iemand zonder met de ogen te knipperen strak aan

te kijken (1972: 156).



- 110 ­

De Navajo-studenten blijken verder, zo bemerken Worth en

Adair (1972: 182), het meeste moeite te hebben met het fotogra­

feren en filmen van mensen waar ze geen band mee hebben.

En andersom geldt, dat ze zich het gemakkelijkst voelen

bij het filmen van nauwe verwanten. Liever dan het land, de

schapen, paarden of hogans van onbekenden te vast te leggen,

proberen ze in de eerste plaats de eigen hogan en de eigen

dieren te filmen Adair en Worth 1970: 29). Degenen die zelf

niet over dergelijke dingen beschikt, vraagt aan de anderen

of hij of zij wat van diens filmopnamen kan 'lenen'. Zonder

toestemming wil niemand zomaar andermans dieren filmen.

Tegelijkertijd, zo schrijven de twee onderzoekers (1972: 188),

zal geen enkele zichzelf respecterende Navajo zijn thuisomgeving

zonder schapen willen laten tonen. Om toch aan beelden van

schapen te komen zien Mike en Johnny zich aldus genoodzaakt

om opnamen te lenen van Susie. Al Clah heeft het moeilijker.

Hij kan tot zijn spijt geen film maken van een medicijnman of

van een genezingsceremonie, omdat 'hij geen vader of grootvader

heeft die dat doet' ( ibid. 183), Wat Worth en Adair ook

opvalt, is een opmerkelijk verschil tussen henzelf en de

betrokken Navajo's: terwijl, zo zeggen ze, 'wij' praktisch overal

opnamen maken, willen deze mensen pertinent niet buiten Pine

Springs filmen (ibid. 188).

(Toen wij zelf in de winter van 1986 gedurende twee weken

bij een Navajo-medicijnman en diens vrouw logeerden, ergens ten

noordwesten van Big Mountain, merkten we ook dat deze mensen



- 111 ­

er op zich geen bezwaar tegen hadden om te worden gefotografeerd,

maar dat ze dat het liefst deden temidden van hun schapenkudde.

Ze wilden verder alleen gefotografeerd worden in hun mooiste,

traditionele Navajo-kleren.)

Als de films van de Navajo-studenten klaar zijn, wordt de

Pine Springs-gemeenschap uitgenodigd om in het 'chapter house'

de 'wereld-première' bij te wonen. De reacties van de zaal

zijn uiteenlopend. De film die de gezusters Tsosie hebben

gemaakt, 'The Spirit of the Navajo', wordt gewaardeerd omdat

de medicijnman geen enkele fout maakt; hij volbrengt de ceremonie

zoals hij zou moeten. Twee films blijken onduidelijk voor de

verzamelde Navajo's. Ten eerste 'Intrepid Shadows' van Al

Clah, de Navajo-artiest die een tijd kunst had gestudeerd in

Santa Fe. De film is tamelijk complex, en wordt om die reden

juist het meest gewaardeerd door 'avant-garde'filmmakers in onze

westerse samenleving ( Adair en Worth 1972: 271). De film

begint met een aantal landschapsopnamen. Plotseling verschijnt

een jonge Navajo, die een tak opraapt en daarmee een spinneweb

vernielt. Dan verschijnt een hand in beeld die een metalen hoepel

voort doet rollen. De hoepel blijft de rest van de film, telkens

op een andere plek, doorrollen. Op gegeven moment verschijnt er

een Yeibechai-masker op een stok, dat klaarblijkelijk door het

landschap doolt met de bedoeling iets te vinden. Naarmate de

film vordert wordt het beeld donkerder en de schaduwen langer.

De schaduw van de cameraman is te zien. De film eindigt abrupt



- 112 ­

met een opname van de voortrollende hoepel, waarbij nu ook de

schaduw daarvan goed is te zien. De andere film die de Navajo's

niet begrijpen is 'Shallow Well' van Johnny Nelson. In deze

film wordt het maken van waterbron uitgelegd. Waarom de

Navajo's deze film toch niet goed begrijpen ligt volgens orth

en Adair aan haar niet traditionele onderwerp (ibid. 130).

Op een vraag aan een 44-jarige vrouw die één jaar onderwijs

heeft gehad en nog nooit eerder een film heeft gezien, of deze

film haar aansprak, antwoordt ze: 'I cannot understand English.

It was telling all about it in English which I couldn't

understand.' Iemand anders reageert als volgt op de vraag:

'That picture was also being explained in English. The

reason I didn't get the meaning is because I can't understand

English' (Adair en Worth 1970: 22). Het opmerkelijke hiervan

is, dat alle films zonder geluid zijn opgenomen! Worth en

Adair stellen, dat als iemand in een dergelijke situatie een

film niet begrijpt, het redelijk lijkt om ervan uit te gaan dat

hij of zij die film ziet als een andere taal (1972: 131).

Omdat Worth en Adair Engels spreken en degenen die zij interviewen

niet, zouden die misschien kunnen denken dat ze de film niet

begrijpen omdat die - ook al is er geen geluid - in het Engels

wordt gesproken.

nog dieper in:

De beide onderzoekers gaan op dit onderwerp

·..if we make a film or a Navajo makes a film, we assume
that we all can more or less understand it. Whether or
not this is true, we somehow do assume that everyone can
understand a movie. 'A movie is a movie', we seem to
imply, and the babble of tongues doesn't change our
intuition (Adair en Worth 1972: 135).



- 113 ­

Op grond van de horf-Sapir hypothese, die er simpel

gezegd op neer komt dat de structuur van de taal op een

bepaalde manier een afspiegeling is van of vorm geeft aan

de wereldbeschouwing van degenen die die taal spreken,

en op grond van de aanname dat film - als uitdrukkingsvorm ­

op een bepaalde wijze analoog is aan taal, veronderstellen

Worth en Adair dat films die door Navajo's gemaakt zijn

op fundamentele wijze ook 'Navajo' zijn (ibid. 207, 258).

Voor Heider (1980: 43) is het echter onduidelijk, welk

deel van de door de Navajo-studenten gemaakte films nu is

toe te schrijven aan (algemeen) gebrek aan ervaring, en welk deel

specifiek aan hun 'Navajo-zijn'. Heider geeft als

kritiek dat de gegevens niet nog eens extra zijn geanalyseerd

door iemand die vloeiend Navajo spreekt • Wat hij wel als een

aanwijzing ziet voor Navajo-invloed in de films is het feit

dat de meeste films langdurige opnamen laten zien van mensen

die lopen. Zo wordt in de film 'Navajo Silversmith' minstens

vijftien minuten besteed aan het laten zien van de zilversmid

die materialen loopt te zoeken, en slechts vijf minuten aan het

daadwerkelijk bewerken van het zilver. In Navajo-mythen neemt

het lopen een belangrijke plaats in. Worth en Adair merken

hier zelf dit over op: 'alking was a necessary element toa

Navajo telling a story about Navajo's' (1972: 146). De

twee onderzoekers leiden hier onder andere uit af dat de

regels van de Navajo-mythen en van het vertellen van verhalen

meer ter zake doen bij het laten zien van activiteiten als

zilversmeden, het bouwen van een waterput, etc., dan de 'werkelijke'

gebeurtenissen die plaatsvinden tijdens die werkzaamheden

(ibid. 152).



LEFT A recenlly-wed Ap,1cl1e ,11:.i
hus brde on the Ap,qwu Reserl'all,m
New Mexico. Taken bv Tm,alliv H
OSullivan on the Wheeler 5rvev 1:
1873.

BELOw A Navaho gro wr mcidmg
a woman weavmg on a hor:zotai loom
ione of the .~rsi photogmphs
demons/rating Naualw U'e1H'111g

Can.van de Chelly. near Fort Oeri,m, <'
.\'ew Me:nco. Taken by Tmwll1v H
05«1/iuan 011 the ~\'heeler S«r.'ei, 111

I 8ï3.

Gcro11imo at the Louisiana Purchase Exposition, 1904.



- 114 ­



- 115 ­

CONCLUSIE

'Wanting to hold fast to transitory mirror-pictures

is not only an impossibility, ... but even the wish to do so

is blasphemy. Man is created in the image of God, and God's

image cannot be captured by any man-made machine.' Aldus

fulmineerde een journalist van 'Der Leipziger Anzeiger' in

1839, tegen het in 1839 wereldkundig gemaakte bericht dat

er een instrument gevonden was dat de beeltenis van een mens

permanent kon vastleggen. Walter Benjamin citeert Max

Dauthendey die als volgt vertelt over zijn ervaring als

model voor een daguerreotypist: 'We durfden .•. in het begin

... niet lang te kijken naar de eerste foto's die hij maakte.

We waren huiverig voor de duidelijkheid van de mensen en dachten

dat de kleine, nietige gezichten van de personen die op de

foto stonden, onszelf konden zien, zozeer was iedereen onder

de indruk van de ongewone scherpte en natuurgetrouwheid van

de daguerreotypen' (Dauthendey, geciteerd in Benjamin 1985:49).

De reactie op de fotografie is er eerst een van verbijstering

en ongeloof, om snel plaats te maken voor enthousiasme.

Niettemin groeit ook de weerstand, in eerste instantie juist

bij de veelvuldig gefotografeerde elite. Zoals Susan Sontag

opmerkt: 'The fear that a subject's uniqueness was leveled

by being photographed was never so frequently expressed as in

the 1850's, the year when photography gave the first example

of how cameras could create instant fashions and durable

industries ' (1978:165).

De fotografie betekende een fundamentele verandering in

de verhouding tussen de mens en zijn werkelijkheid. Het samenspel



- 116 ­

van allerlei technisch gereproduceerde beelden (foto's, drukwerk,

posters, tekeningen, advertenties) luidde, aldus Boorstin (1982)

een ware 'Graphic Revolution' in. Neil Postman schetst de

draagwijdte van die omslag in de volgende bewoordingen: 'The

new imagery, with photography at its forefront, did not merely

function as a supplement to language, but bid to replace it as

our dominant means for construing, understanding, and testing

reality .•.. The new focus on the image undermined traditional

definitions of information, of news, and toa large extent,

of reality itself' (1985:74).

De fotografie had (- en heeft eigenlijk nog steeds - )

iets magisch. De camera werd geëerd en gevreesd als een fetisj

met speciale toverkrachten. Een populaire opvatting in de

negentiende eeuw was, dat het de natuur zelf was die, via de

fotocamera, de afbeeldingen schiep.

In de hoogtijdagen van het westers imperialisme was de

fotografie echter ook een dankbaar hulpmiddel om de nieuw

ontdekte en veroverde wildernis (inclusief haar bewoners) in

beelden vast te leggen. Zoals Hayden, de leider van een van

de vier grote surveys naar het Amerikaanse Westen in 1875

aan de Secretary of the Interior schreef, konden de foto­

indrukken goed worden gebruikt ter 'education of the public

mind'. Dáár lag de grote waarde van zijn 'photographic corps'.

'Twenty years ago hardly more than pictures existed as a

general rule of the leading features of overland exploration.

Mountains were represented with angles of sixty degrees

inclination, covered with great glaciers and modelled upon

the type of any other than Rocky Mountains .... The truthful

representations of photography render such careless work so

apparent that it would not be tolerated at the present day'

(Hayden, geciteerd in Thomas 1978:37).



- 117 ­

Door de camera tussen hemzelf en de wildernis te houden,

was de ervaring van het binnentreden in de nieuwe ruimte kennelijk

iets minder bedreigend voor de fotograaf. 'Faced with the awesome

spread and alienness of a newly settled continent, people

wielded cameras as a way of taking possession of the places

they visited', schrijft Sontag (1978:65). Van deze dwangmatig­

heid om de Nieuwe Wereld als het ware fotografisch te 'veroveren',

waren de Indianen het eerste slachtoffer. Sontag vat de

desastreuze invloed als volgt samen:

After the opening of the West in 1869 by the completion
of the transcontinental railroad carne the colonization
through photography. The case of the American Indians is
the most brutal. Discreet, serious amateurs like Vroman
had been operating since the end of the Civil War. They
were the vanguard of an army of tourists who arrived by
the end of the century, eager for 'a good shot' of Indian
life. The tourists invaded the Indians' privacy, photo­
graphing holy objects and the sacred dances and places,
if necessary paying the Indians to pose and getting them
to revise their ceremonies to provide photogenic material
(ibid. 64).

De expeditie-fotografen, wetenschappers en landschaps­

onderzoekers ('topographical engineers') zetten de weg uit

waarlangs later, behalve de toeristen, ook de missionarissen

en andere min of meer permanente kolonisten zullen volgen.

De specifieke bedoeling van de etnologische expedities

was, aldus John Wesley Powell, het hoofd van het American

Bureau of Ethnology in zijn eerste jaarlijkse rapport (1881):

het inwinnen van informatie die praktisch bruikbaar zou zijn

voor het besturen van de Indianen. In zijn ogen zou er

speciale aandacht moeten worden geschonken aan 'the progress

made by the Indians toward civilization, and the causes and



- 118 ­

remedies for the inevitable conflict that arises from the

spread of civilization over a region previously inhabited by

savages'.

De Amerikaanse etnologie komt eigenlijk pas goed op gang

op het moment dat de Indianen definitief verslagen zijn.

Zoals Lyman (1982) het beschrijft, was de camera 'die nooit

loog' het ideale instrument voor de etnografen. Ze trokken

er in verre expedities op uit om visuele documenten te maken

van het Indiaanse leven dat in hun ogen gedoemd was te verdwijnen.

Ondanks de enthousiaste inzet waren er echter tal van

moeilijkheden voor de Indianen-fotografen: ze werden er door

hun camera-'objecten' van verdacht ziekten te veroorzaken,

de 'ziel' vast te leggen in de zwarte doos of met behulp van

de zon een vorm van 'zwarte magie' te bedrijven. (Het is overigens

opvallend hoezeer de verslagleggers van de ontmoetingen tussen

fotografen en Indianen zich bij gebrek aan andere metaforen

uitdrukken in woorden met typisch westerse connotaties!)

Maar er was ook een meer aardse weerstand tegen fotografen:

de expedities hadden vaak als heimelijke bijbedoeling om informatie

in te winnen ten behoeve van het War Department (waar trouwens

ook de 'Indian Affairs' waren ondergebracht).

Men mag echter uit het aantal meldingen van weerzin van

Indianen tegen fotografen ook niet afleiden dat zij zich allemaal

tegen de beeldregistratie zouden verzetten. Webb en Weinstein

beweren, dat juist de verklaringen van de vroegste fotografen

erop lijken te wijzen dat zij werden ontvangen in een vriendelijke

en cooperatieve sfeer:

When it is considered that contacts with white men among
the Plains and Western Indians were sparse at the time,
Indian reserve and suspicion under such conditions would
have been altogether understandable. Consider as wel]
the impact of a photographic process that was explained



- 119 ­

as something that manipulated the sun to produce an image
of a living person, an image that when looked at neither
spoke nor moved. Such an explanation carne very close to
challenging deeply held Indian beliefs about the ultimate
nature of the sun. It is most remarkable that, in spite
of such apprehensions, this 'white man's magie' was
initially accepted by many Indians (Webben Weinstein
1973:10).

Veel van de Indianen-delegaties naar Washington stonden

er ook op om te worden gefotografeerd. Als er geen ruimte was

voor een bezoek aan een officiéle portret-fotograaf, dan hadden

ze het idee dat hun delegatie niet echt serieus werd genomen.

Sommige Indiaanse leiders die in contact kwamen met de

Amerikaanse overheid, zoals Crazy Horse bijvoorbeeld, wilden echter

juist pertinent niet op de gevoelige plaat worden vastgelegd.

Zoals ook in ons verslag van de geschiedenis van de Indianen­

fotografie naar voren komt, was de reactie van Indianen - zeker

in de begindagen - niet bepaald zo eenduidig als Webb en Wein­

stein suggereren.

Uit de literatuur krijg je niet bepaald de indruk dat de

Hopi's echt enthousiast hebben gereageerd op de blootstelling

aan de fotografie. De foto's van iemand als Vroman, waarvan

je kan zien dat de geportretteerden ontspannen, en soms vriendelijk

lachend, de camera inkijken, lijken eigenlijk eerder de uitzondering

die de regel bevestigt. De staat van dienst van de fotografie

op de Hopi's is echter voor het grootste deel weinig florissant.

Er waren fotografen als Frederick Mansen, die in het geniep

(van onder zijn jas) foto's maakte, of mensen als George Wherton

James en Heinrich Voth die - met al hun opzichtige apparatuur,

en ondanks verbodsbepalingen - in de heilige kiva's afdaalden

om met unieke opnamen van ceremonies weer naar boven te klimmen.

Laatstgenoemde roofde zelfs een aantal heilige voorwerpen

weg om ze ten toon te stellen in het Field Museum of Anthropology

- 120 ­



- 120 ­

in Chicago. Het behoeft geen verwondering te wekken dat de

Hopi's eerst in 1902 de fotografen alleen binnen een afgebakend

terrein lieten fotograferen en in 1915 zelfs het fotograferen

van ceremonies totaal verboden. (De eerlijkheid gebiedt echter

te zeggen dat een bijkomende reden voor dit verbod was gelegen

in de angst dat foto's als bewijsmateriaal zouden kunnen worden

gebruikt om aan te tonen dat de 'heidense' Hopi-ceremonies,

tegen de uitdrukkelijke zin van de regering in Washington in,

toch gewoon doorgang vonden.)

De Navajo's kregen relatief weinig met fotografie te

maken. De paar verslagen die ons bekend zijn, wijzen er op

dat ook zij zowel reacties van verwondering als van openlijke

weerstand aan de dag legden. Er is bijvoorbeeld het verhaal van

een Navajo-leider die aarzelde om afstand te doen van zijn

beeltenis uit vrees dat andere, vijandelijke personen er macht

over zouden kunnen uitoefenen. En iemand als Edward Curtis

moest de meest geheimzinnige toeren uithalen om de heilige

Yebechai-dans op film vast te kunnen leggen.

Naarmate de kolonisatie vorderde gingen beroepsfotografen

er steeds meer toe over om te reconstrueren wat er - in hun

ogen - nog van de Indiaanse cultuur over was. Veilig opgeborgen

in reservaten leverden de eens zo vijandige 'wilden' goed

materiaal voor romantische, vaak volledig gestileerde portretten.

De 'pictorialisten' van rond de eeuwwisseling wilden de kijker

mee terug nemen naar een verdwenen wereld. De beroemdste onder

hen is ongetwijfeld de net genoemde Curtis, die zijn modellen

met pruiken tooide en elk teken van westerse invloed van zijn

foto's weg-retoucheerde. Christopher Lyman wijst op de

'interne logica' in het etnocentrische beeld van wat nu werkelijk

'de'Indiaanse cultuur uitmaakte. Deze logica hanteerde de

volgende cirkelredenering:



- 121 ­

Indians had changed since contact with Whites because of
something - apparently due to innate White superiority ­
that made them acculturate or accept aspects of White
culture.

To the extent that they acculturated, Indians lost that
vague quality of 'indianness', in effect became less
'Indian'.

Thus when Indians changed, they were no longer Indians,
and the fallacy that Indian culture <lid not change remained
sacrosanct (Lyman 1982:50).

Volgens Lyman kwam uit deze vorm van redeneren het concept

van de 'ethnographic present' voort; het idee dat men Indianen

kon bestuderen in de context van een tijd dat hun etniciteit

nog voor het laatst in een pure vorm bestond.

Toch veranderen langzaam maar zeker de nuances in de

stereotypen over de Noordamerikaanse Indianen. De fotografe

Laura Gilpin wil de werkelijkheid bijvoorbeeld geen geweld aan

doen door kunstmatig in haar foto-negatieven in te grijpen,

maar beperkt zich ertoe de camera alleen op die aspecten te

richten die zij beschouwt als 'authentiek' Indiaans. 'The

Vanishing Race' van Curtis wordt bij haar 'The Enduring Navaho'.

Als Sol Worth en John Adair eind jaren zestig in het

kader van een onderzoeksproject de Navajo's van Pine Springs

bezoeken en een aantal van hen leren met een camera om te gaan,

dan merken ze dat er van hun kant grote schroom bestaat om

heilige ceremonies en (de eigendommen van) niet-verwanten op

beeld vast te leggen. Het filmisch beeld, dat zij met behulp

van de camera-techniek creëren, maakt de twee onderzoekers

duidelijk dat ook film (en fotografie) een 'taal'-vorm zijn

die zich laat richten door de specifieke tradities,normen en

waarden van de betrokken cultuur.



- 122 ­

Tenslotte, wat waren de overeenkomsten tussen de receptie

van de fotografie onder westerlingen en die onder Indianen?

Zoals we zagen, gaf de fotografie in het Westen onder grote

groepen van de bevolking aanleiding tot zowel enthousiaste

als zeer terughoudende reacties. De Indianen verkeerden

echter, vis-à-vis de fotografen, in een principieel andere

positie. Zij waren bij voorbaat, en eigenlijk zonder echte

keuze, puur object. De modernistische negentiende-eeuwse

Europeaan of Amerikaan kon zich eerst uitgebreid laten

informeren over de werking van het fotografisch proces. De

kranten stonden er vol mee en iedereen sprak erover. Hij of

zij kon in ieder geval de illusie hebben dat hij deze laatste

vinding in een lange rij technologische successen zelf ook

'begreep'. De meeste Indianen hadden die vrijheid van keuze

meestal niet. De meeste 'wet-plates' werden door de foto­

graaf pas bij thuiskomst in de eigen studio tot foto's

afgedrukt, en ook de meeste toeristen lieten hun Kodak-film­

rolletje pas in de eigen woonplaats ontwikkelen. Wat er

dus met de 'geroofde beelden' verder gebeurde, en hoe zij in

vele gevallen ook tegen hen werden gebruikt, in machtscentra

op duizenden kilometers afstand, bleef de meeste Indianen

onbekend.

We hebben de vraag van wat de diepere implicaties van

de verhouding Subject (Fotograaf) - puur Object (Indiaan)

in de koloniale context zijn, niet al te zeer tot onderwerp

van deze scriptie willen maken, maar veeleer hebben we een

verkenning willen doen van de zeer heterogene reacties waartoe

de confrontatie tussen fotografen en Indianen aanleiding gaf.

Een Amerikaanse schrijver en fotograaf, die in zijn leven

enorme afstanden te voet door de Southwest heeft gereisd,

vatte de gevolgen van de fotografie als volgt samen:



- 123 ­

[The Indians believed that the photograph was taken not
only of them, but from them; and that, with enough prints,
they would wate away to nothingness. Also, beginning
so long ago, I photographed many customs, types, and
monuments which no longer exist, and I carry more than
one scar in memory of what the old Dallmeyer and I
have together seen and saved (Charles Lummis 1938:ix).

In al haar mysterie en beeldend vermogen komt die

vaststelling misschien nog het dichtst bij die merkwaardige

particuliere angst van de negentiende-eeuwse Europeaan Balzac,

die als volgt door Nadar is opgetekend:

Man never having been able to create, that is to say make
something material from an apparition, from something
impalpable, or to make from nothing, an object -each
Daguerrian operation was therefore going to lay hold of, detach
and use up one of the layers of the body on which it focused
(Nadar, geciteerd in Sharf 1976:122).



7ossibl Gaar.az5 Baza 343. Dag0erreot ;pe



Bibliografie

Adair, John and Sol Wor th

1970 "Navajo Filmmakers." American Anthropologist,
vol. 72: 9-33

1972 Through Navajo Eyes: An Exploration in Film Communication
and Anthropology. Bloomington: Indiana University Press.

Bell, William A. and M.B. Cantab

New Tracks in North America, vol. l. London:
Chapman and Hall.

Benjamin, Walter

"Kleine geschiedenis van de fotografie." In Het
kunstwerk in het tijdperk van zijn technische
reproduceerbaarheid. Nijmegen: SUN. (1936).
[Vertaling door Henk Hoeks van: Das Kunstwerk im
Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit:
drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1973.]

Berkhofer, Robert

The White Man's Indian: Images of the American Indian
from Columbus to the Present. New York: Vintage Books.

Boeckel, Jan van en Ceciel Verhey

De een zijn brood is de ander zijn ziel. Onderzoeksontwerp.
Doctoraal programma antropologie. Sept. 1986.
Ongepubliceerd.

Boorstin, Daniel

The Image: A Guide to Pseudo-events in America.
New York: Atheneum. (1961).

Brand on, William

The American Heritage Book of Indians, edited by
Alvin M. Josephy. New York: Simon & Schuster.

Cobb, Josephine

1958 "Alexander Gardner." Image, vol. 7, no. 6; 124-136.

Cohen, Hennig and J.W. Ward (eds.)

1964 The Indian and the White Man. Garden City, N.Y.:
Anchor Books.

Coke, Van Deren

Photography in New Mexico: From the Daguerreotype
to the Present. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Curtis, Edward S.

1869

1985

1979

1986

1982

1961

1979

1907 ­
1930

The North American Indian.
University Press, 20 vols.

Cambridge: Cambridge

Drinnon, Richard

1980 Facing West: The Metaphysics of Indian-Hating and
Empire-Building. New York: Meridian.



- 126 ­

Fleming, Paula Richardson and Judith Luskey

1986 The North American Indians In Early Photography.
New York: Harper and Row.

Forrest, Earle R.

1970 With a Camera in Old Navajo Land. Norman:
University of Oklahoma Press.

Fowler, Don D.

1972 Ina Sacred Manner We Live: Photographs of the North
American Indian by Edward S. Curtis. New York:
Weathervane Books.

Friar, Ralph E. and Natasha A. Friar

1972 The Only Good Indian ... : The Hollywood Gospel.
New York: Drama Book Specialists.

Gidley, Mick

1981 Kopet: A Documentary Narrative of Chief Joseph's
Last Years. Chicago: Contemporary Books.

Gilpin, Laura

1975 The Enduring Navajo. Austin: University of Texas Press.

Gossett, Thomas F.

verdwiinend ras.
Ochrid Hogen
New York:

1965 Race: The History of an Idea in America. New York:
Schocken Books.

Graybill, Florence Curtis and Victor Boesen

1979 Edward Sheriff Curtis: Beelden van een
Amsterdam: Meulenhoff. Vertaling door
Esch van: Visions of a Vanishing Race.
Thomas Y. Crowel1 Co., 1976]

Heski, Thomas M.

1978 Icastinyanka Cikala Hanzi: The Little Shadow Catcher,
D.F. Barry, Celebrated Photographer of Famous Indians.
Seattle: Superior Publishing Company.

Hinsley, Curtis

1983 "Ethnographic Charisma and Scientific Routine: Cushing
and Fewkes in the American Southwest, 1879-1893."
Observers Observed: Essays on Ethnographic Fieldwork,
edited by George W. Stocking, Jr., History of
Anthropology, vol. l. Madison: University of Wisconsin
Press: 53-69.



- 127 ­

James, George Whar ton

1902 "The Snake Dance of the Hopis." Camera Craft 6,
no. 1: 3-10.

1906 "The Study of Indian Faces." Camera Craft 8, no. 1.

1919 The Indians of the Painted Desert. Boston: Little,
Brown & Co.

Kammer, Jerry

The Second Long Walk: The Navajo-Hopi Land Dispute.
Albuquerque: University of New Mexico Press.

Lawrence, D.H.

1980

1950

1961

Mornings in Mexico. London: William Heinemann (1927).

Phoenix, The Posthumous Papers of D.H. Lawrence.
London: William Heinemann (1936).

Leahy, James

1977 "Notes on the Navajo Films." Film Forum, 1,2.

Lummis, Charles F.

The Land of Poco Tiempo. New York: Scribners & Sans.

Mesa, Canon and Pueblo. New York: The Century Company.

Some Strange Corners of our Country: The Wonderland
of the Southwest. New York: The Century Company.

1968 Dullying the Hopi. Prescott, Ariz.: Prescott College Press.

Lyman, Christopher M.

The Vanishing Race and 0ther Illusions: Photographs
of Indians by Edward S. Curtis. New York: Pantheon Books.

Mahood, Ruth I.

"Discovery of the Lost Vroman Plates." In Photographer
of the Southwest: Adam Clark roman,_ 1856-1916,
edited by Ruth I. Mahood. New York: Bonanza Books: 21-26.

Matthiessen, Peter

1983 In the Spirit of Crazy Horse. New York: The Viking Press.

1984 Indian Country. New York: The Viking Press.

McLuhan, T.c.

1973 Touch the Earth: A Self_Portrait of Indian Existence.
London: Abacus.

1893

1925

1938

1982

1961



- 128 ­

1985 Dream Tracks: The Railroad and the American Indian,
1890-1930. New York: Harry N. Abrams.

Meyer, Carolyn

Amish People: Plain Living in a Complex World.
New York: Atheneum.

Mead, Margaret

"Reviews and Discussion: Through Navajo Eyes:
An Exploration of Film Communication and Anthropology."
Studies in the Anthropology of Visual Communication,
vol. 2, no. 2, 1975: 122-124.

Momaday, N. Scott

1982 "Introduction" to American Indian Photographic Images,
1868-1931. (Preface by Roland W. Force). New York:
Museum of the American Indian.

Monsen, Frederic

1906 "The Destruction of Our Indians: What Civilization
is Ding to Extinguish an Ancient and Highly
Intelligent Race by Taking away its Arts, Industries
and Religion." Craftsman, vol. XI, Oct. 1906-
March 1907: 683-691.

Newhall, Beaumont

1976

1975

1961

1976

"Introduction" to Photographer of the Southwest:
Adam Clark Vroman, 1856-1916, edited by Ruth I. Mahood.
New York: Bonanza Books: 9-20.

The Daguerreotype in_America. New York: Dover Publications.

Oktenberg, Adrian

1986 "A Vanishing World Review of Laura Gilpin:
An Enduring Grace, by Martha A. Sandweiss."
The Women's Review of Books, vol. IV, no. 3: 13.

Page, Jack

1983 "Return of the Kachinas: Hopi leaders press their
claims to recover sacred tribal objects locked away
in America's museums." Science 83, March 1983: 58-63.

Postman, Neil

Amusing Ourselves to Death: Public Discourse in
the Age of Show Business. New York: The Viking Press.

Powell, John Wesley

1985

1881 First Annual Report of the Bureau of Ethnology.
Washington D.C.: Government Printing Office.



- 129 ­

Powell, Lawrence Clark

1958 "Photographer of the Southwest." Westways,
no. 8, part l, Aug. 1958: 13.

Qoyawayma, Polingaysi

No Turning Back: A Hopi oman's Strugle to Live
in Two Worlds. Albuquerque: University of
New Mexico Press.

Rudisill, Richard

Mirror Image: Influenceof the Daguerreotype on
American Society. Albuquerque: University of
New Mexico Press.

Sandweiss, Martha A.

Laura Gilpin: An Enduring Grace. Fort Worth, Texas:
Amon Carter Museum.

Scharf, Aaron

1964

1971

1986

1976 Pioneers of Photography. New York: Harry N. Abrams.

Scherer, Joanna Cohan

1973

1975

Indians, The Great Photographs That Reveal North
American Indian Life, 1847-1929. New York:
Crown Publishers.

"You Can't Believe Your Eyes: Inaccuracies in
Photographs of North American Indians." Studies in
the Anthropology of Visual Communication, vol. 2,
no. 2: 67-79.

Scully, Vincent

Pueblo: Mountain, Village, Dance.
New York: The Viking Press.

Seattle Times

1904 "A Seattle Man's Triumph." May 22, 1904.

Sekula, Allan

"On the Invention of Photographic Meaning." Thinking
Photography, edited by Victor Burgin. London:
MacMillan Publishers: 84-109.

Sklar, Robert

1975

1982

1975 Movie-Made America: A Social History of American Movies.
New York: Random House.

l



- 130 ­

Smith, Edward Lucy

1975 The Invented Eve: Master Pieces of Photography,
1839-1914. N.P.

Sontag, Susan

1978 On Photography. New York: Farrar, Straus and Giroux. (1973)

Thomas, Alan

1978 The Expanding Eye: Photography and the Nineteenth
Century_ Mind. London: Croom Helm.

Thompson, Laura

1950 Culture in Crisis: A study_ of the Hopi Indians.
New York: Harper & Row.

1905

1912b

1912a

Voth, H.R.

1903 The Oraibi Summer Snake Ceremony. Anthropological
Series, vol, III, no. 4. Chicago: Field Columbian
Museum, Publication no. 83.

The Traditions of the Hopi. Anthropological Series,
vol. VIII. Chicago: Field Columbian Museum.

The OraibiMarau Ceremony. Anthroplogical Series,
vol. XI, no. l. Chicago: Field Museum of Natural
History, Publication 156.

Brief Miscellaneous Hopi Papers. Anthropological
Series, vol. XI, no. 2. Chicago: Field Museum of
Natural History, Publication 157.

Vroman, Adam Clark

1901 "Photography in the Great Southwest." Photo Era,
VI Jan. 1901: 269-270.

Waters, Frank

1987 Book of the Hopi: The first revelation of the Hopi_'s
historical and religious world-view of life.
New York: Penguin Books. (1963)

ebb, William

1961 "printing the Vroman Negatives." Photographer of the
Southwest: Adam Clark Vroman, 1856-1916, edited by
Ruth I. Mahood. New York: Bonanza Books: 27-29.

, and Robert A. einstein

1973 Dwellers at the Source: Southwestern Indian Photographs
of A.C. roman,_ 1895-1904. New York: Grossman Publishers.

Younger, Erin

1984 "Changing Images A Century of Photography on the Hopi
Reservation." In Hopi Photographers/Hopi Images,
compiled by Victor Masayesva, Jr. and Erin Younger.
Tucson: Sun Tracks & University of Arizona Press: 13-39.


